
 
МІНІСТЕРСТВО КУЛЬТУРИ УКРАЇНИ 

 

НАЦІОНАЛЬНА МУЗИЧНА АКАДЕМІЯ УКРАЇНИ 
імені П. І. Чайковського 

 
 
 
 
 
 
 

Володимир Співак 
 

ФІЛОСОФСЬКІ ПОГЛЯДИ 
АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО 

в контексті 
української духовної культури 

ХVII століття 
 
 
 

Монографія 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Чернігів 2018 

  



 
МІНІСТЕРСТВО КУЛЬТУРИ УКРАЇНИ 

 

НАЦІОНАЛЬНА МУЗИЧНА АКАДЕМІЯ УКРАЇНИ 
імені П. І. Чайковського 

 
 
 
 
 
 
 

Володимир Співак 
 

ФІЛОСОФСЬКІ ПОГЛЯДИ 
АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО 

в контексті 
української духовної культури 

ХVII століття 
 
 
 

Монографія 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Чернігів 2018 

  



 

2 

УДК 130.2(477)"17" 
ББК 87.667.1 
         С 72 
 

Рекомендовано до друку вченою радою 
Національної музичної академії України імені П. І. Чайковського 

(протокол № 5 від 28. 12. 2017 р.) 
 

Рецензенти: 
 

Гуменюк Т.К. – доктор філософських наук, професор; 
 

Личковах В.А. – доктор філософських наук, професор; 
 

Чорний О.О. – доктор філософських наук, доцент. 
 

Дослідження виконане за грантової підтримки 
Наукового товариства імені Шевченка в Америці 

(США, Нью-Йорк) 
 

Монографія опублікована за видавничої допомоги 
Науково-дослідного центру вивчення історії релігії та Церкви 

імені Лазаря Барановича Національного університету «Чернігівський колегіум» 
імені Т. Г. Шевченка (Україна, Чернігів) 

 
   Співак В. В. 

С 72  Філософські погляди Антонія Радивиловського в 
контексті української духовної культури XVII століття: 
монографія. – Чернігів: SCRIPTORIUM, 2018. – 328 с. 

ISBN 978-966-97828-0-9 
 

Монографію присвячено дослідженню філософської складової про-
повідей Антонія Радивиловського в контексті української духовної 
культури XVII століття. Використовуючи культурологічний підхід, 
автор здійснює цілісний та широкомасштабний аналіз «позаакадеміч-
ного» рівня філософської культури українського бароко, що лишила 
слід у релігійних проповідях та трактатах мислителя. Розглянуто зміст 
філософських поглядів, вміщених в текстах Антонія Радивиловського, у 
контексті морально-етичного вчення українських та польських цер-
ковних мислителів XVII століття. 

Для широкого кола фахівців у галузі теорії та історії культури, істо-
рії вітчизняної філософії та літератури, теоретиків та практиків культу-
ри, викладачів та студентів культурно-мистецьких та гуманітарних ви-
щих навчальних закладів. 

УДК 130.2(477)"17" 
 

В оформленні обкладинки використано титульний аркуш 
першого тому рукописного "Огородку" Антонія Радивиловського 1671 року. 

 
ISBN 978-966-97828-0-9         © Співак В.В., текст, 2018 

© SCRIPTORIUM, макет, 2018 
  



 

3 

ЗМІСТ 
 
ПЕРЕДМОВА ............................................................................................. 4
 

РОЗДІЛ 1. ЖИТТЯ ТА СПАДЩИНА АНТОНІЯ 
РАДИВИЛОВСЬКОГО ЯК ОБ’ЄКТ ДОСЛІДЖЕННЯ .... 20

 

1.1. ПІДХОДИ ДО ВИВЧЕННЯ ФІЛОСОФСЬКОЇ 
КУЛЬТУРИ В УКРАЇНІ ДОБИ БАРОКО ................................. 20

1.2. СТАН ДОСЛІДЖЕННЯ СПАДЩИНИ 
АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО ............................................ 32

1.3. ЖИТТЄВИЙ ШЛЯХ АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО ......... 42
1.4. ТВОРЧІСТЬ АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО 

В КОНТЕКСТІ ФІЛОСОФСЬКОЇ КУЛЬТУРИ ........................ 48
 

РОЗДІЛ 2. ФІЛОСОФСЬКА СКЛАДОВА ПРОПОВІДЕЙ 
АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО ...................................... 66

 

2.1. ФІЛОСОФСЬКЕ МОВЛЕННЯ .................................................... 66
2.2. РЕІНТЕРПРЕТАЦІЯ ФІЛОСОФІЇ АРИСТОТЕЛЯ ................... 79
2.3. ВПЛИВ РИМСЬКОГО СТОЇЦИЗМУ ......................................... 95

 

РОЗДІЛ 3. ХРИСТИЯНСЬКЕ СУСПІЛЬСТВО 
В ТЕКСТАХ АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО .............. 113

 

3.1. «ВТЕЧА ВІД СВІТУ» ТА «АКТИВНЕ СЛУЖІННЯ» .............. 116
3.2. СУСПІЛЬНІ СТОСУНКИ: ГОСПОДАРІ ТА СЛУГИ .............. 129
3.3. МОРАЛЬНО ЕТИЧНИЙ ОБРАЗ 

ХРИСТИЯНСЬКОГО ВОЇНА ..................................................... 137
3.4. ПОЛІТИКО-ПРАВОВІ ОРІЄНТИРИ .......................................... 156

 

РОЗДІЛ 4. МЕТА ЛЮДСЬКОГО ЖИТТЯ 
У РЕЦЕПЦІЇ АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО .............. 173

 

4.1. ФЕЛІЦИТАРНИЙ АСПЕКТ УЯВЛЕНЬ 
ПРО МЕТУ ЖИТТЯ В ЄВРОПЕЙСЬКІЙ ТРАДИЦІЇ ............. 175

4.2. СЕМАНТИЧНЕ ПОЛЕ ЛЕКСЕМИ «ЩАСТЯ» 
В ТЕКСТАХ АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО ..................... 197

4.3. БЛАЖЕНСТВО ЯК ОСТАТОЧНА МЕТА ЖИТТЯ 
В СПАДЩИНІ АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО ................. 210

 

РОЗДІЛ 5. КОНЦЕПТ ЩАСЛИВОГО ЗЕМНОГО ЖИТТЯ 
В ТВОРАХ АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО ................. 234

 

5.1. БЛАГОСЛОВЕННІСТЬ ТА МИРСЬКЕ ЩАСТЯ ...................... 234
5.2. РАДІСТЬ ТА ЗАДОВОЛЕННЯ ................................................... 257
5.3. ФОРТУНА ..................................................................................... 279

 

ВИСНОВКИ ............................................................................................... 296
 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ ..................................................299
  



 

4 

ПЕРЕДМОВА 
 

Філософська культура XVII століття продовжує привертати 
увагу дослідників, що пояснюється як наявністю широкого кола 
проблемних територій на інтелектуальній мапі Європи, так і важ-
ливістю цього періоду для розвитку західної філософії. Адже, 
окрім яскравого мистецького колориту та гучних суспільно-полі-
тичних подій, епоха бароко прикметна досить значним інтелекту-
альним потенціалом. На загальноєвропейському рівні XVII сто-
ліття стало «часом великих систем» [177, c. 4], що відзначався 
творчістю Френсіса Бекона, Рене Декарта, Готфріда Лейбніца, 
Джона Локка, Бенедикта Спінози та інших титанів Нового часу. 
Однак, цей «філософський олімп» раннього модерну, який має 
ряд спільних характеристик (категоріальний апарат, увага до 
епістемологічної проблематики тощо), не був монолітним. У ме-
жах загально-європейського філософського простору спостеріга-
лися масштабні зрушення і на національному рівні, що втілилися 
у відповідних напрямках. Так, наприклад, можна говорити про 
такі «хрестоматійні» явища, як британський емпіризм, континен-
тальний раціоналізм Франції, Нідерландів і Німеччини, а в Іспа-
нії, Португалії й Італії в цю епоху не здавала своїх позицій «друга 
схоластика» [311]. Водночас кардинальні відмінності регіональ-
них філософських явищ не роблять їх менш цінними стосовно од-
не одного, адже всі вони переплелися в єдину інтелектуальну мо-
заїку «Великого століття». 

Не є винятком у цьому сенсі й українська філософська тради-
ція, що в XVII столітті зазнала трансформації під впливом про- 
цесів, запущених могилянськими реформами. В епоху бароко в 
українській філософській культурі не тільки розвивалася спадщи-
на вітчизняного «любомудрія», але й закладалися основи акаде-
мічного викладання філософії та «професійного» філософування. 
Неповторне обличчя української філософської думки, що створю-
валося в цей час українськими мислителями, є частиною загаль-
ноєвропейського культурного простору та філософії [223, c. 8]. 

Очевидно, що для того, аби детальніше розібратися в особли-
востях вітчизняної філософської культури епохи бароко, потрібно 
звернутись до вивчення спадщини її носіїв. Адже без розуміння 
текстів окремих мислителів важко скласти цілісне уявлення про 
духовну культуру цієї доби. Слушно зазначає Ярослава Стратій, 
що «мислителі формували культуру епохи, а епоха формувала їх 



 

5 

самих» [254, c. 139]. До того ж усі вони були взаємопов’язані єди-
ним інтелектуальним простором. Отже, не виключено, що погля-
ди одного мислителя можуть виявитись ключем до розуміння тих 
же проблем іншим автором. Так, складно зрозуміти Спінозу чи 
Лейбніца без знання філософії Декарта, а, у свою чергу, з окре-
мих вчень цих мислителів складається загальна картина пробле-
матики та методу європейського раціоналізму. Звісно ж, адекват-
но осягнути як вчення окремих його представників, так і всієї те-
чії загалом без знання культурного та філософського контексту 
епохи також неможливо. Варто зазначити, що розглядати філо-
софську культуру епохи слід комплексно, враховуючи різнома-
ніття проблемних напрямків, персоналій та впливів. 

Однак, у випадку спроби такого «всебічного» вивчення філо-
софської культури певної історичної епохи дослідник ризикує за-
губитись у морі персоналій та контекстів, а його праця може пе-
ретворитись на химерний текст жанру «все про все». Тож, при-
ступаючи до дослідження, потрібно обрати своєрідну точку опо-
ри, якою може стати обраний тип розвідки. 

За Віленом Горським, існують три типи досліджень історії фі-
лософії: історія філософської думки, історія філософської теорії 
та історія філософів [48, c. 23-27]. Більш детальний огляд цих та 
інших методологічних підходів до вивчення української філософ-
ської культури епохи бароко зроблено у відповідному розділі цієї 
книги. Тут акцентую увагу лише на моментах, що мають принци-
пове значення для вибору типу та предмету цієї розвідки. 

Два перші підходи мають значні переваги, адже орієнтовані на 
звернення до контексту, що є необхідною умовою дослідження, 
та звертають увагу на «масові», найбільш характерні явища філо-
софії. Але, як показав досвід, ці підходи мають і певні небезпеч- 
ні сторони. Так, за умови надмірного «захоплення» контекстом, 
можливе виникнення тенденції до «припасовування» спадщини 
конкретних персоналій під наші уявлення про культурний фон їх-
ньої творчості. У цьому випадку мислителі минулого не просто 
постають «типовими представниками» своєї традиції (що є ціл-
ком природно), але й узалежнюються від усталеного образу своєї 
епохи. Тобто, звертаючись до текстів того чи того мислителя, іду-
чи від загального до одиничного, дослідницька думка характе- 
ризує автора відповідно до заздалегідь визначених схем і концеп-
тів. Названі характеристики «конвенціонально» приписуються 
дослідниками духовній культурі доби, на що справедливо звертав 



 

6 

увагу Сергій Руденко [232, c. 48-49, 81-83]. Як приклад він на- 
водить концепцію рис українського національного філософуван-
ня (кордоцентризм, естетизм, синкретичність…), запропоновану 
Дмитром Чижевським [295], що зараз сприймається багатьма до-
слідниками майже беззастережно. Водночас така характеристика 
може передувати самому дослідженню, стаючи своєрідною пре-
супозицією при зверненні до писемних джерел минулого. Це при-
зводить до цілеспрямованого пошуку в текстах мислителів лише 
тих «фактів», що підтверджують аксіоматичні схеми, відтак, і 
«неувагу» до всього іншого. Прикладами подібних досліджень 
різних проблем філософської культури українського бароко є роз-
відки Анатолія Макарова [162], Станіслава Мащенка [172], Ірини 
Соломахи [247] тощо. 

Віддаючи шану доробку Вілена Горського та інших фахівців, 
що розвивали цю методологію, уважаю за потрібне переглянути 
окреслений підхід заради подолання вищезазначених негативних 
моментів. 

У цьому дослідженні пропонується відійти від надмірного 
«вплітання» мислителів у контекст доби. Як точку відліку, по-
ставлено не абстрактні «філософськозначущі ідеї» в духовній 
культурі епохи або філософську академічну традицію, а доробок 
конкретного мислителя, який став стрижнем, що не дає загуби-
тись у різноманітті ідей та текстів. «Диктат контексту» замінено 
на персоналістичний підхід, при якому загальний фон епохи роз-
глядається крізь призму творів окремого автора як суб’єкта куль-
тури. Через такий погляд аналізувались особливості філософської 
культури епохи. 

Такий підхід дозволяє уникнути проблеми деперсоніфікації 
філософування, вводячи в поле дослідження особистість філо- 
софа [232, c. 19] з її неповторними особливостями. Також таке 
«уточнення маршруту пошуку – від узагальненого (про всіх) до 
зосередженого на конкретній особі» [321, c. 9] допомагає уникну-
ти хибного уявлення про спільноту українських церковних мис-
лителів епохи бароко як про своєрідний інтелектуальний моноліт. 
Це дозволяє виявити не тільки відповідність творчості «любомуд-
ра» духу його часу, але й унікальні риси його спадщини. Тож цей 
підхід дає можливість перевірити адекватність наших знань про 
філософську культуру періоду, встановивши, де той чи інший 
мислитель «вписується» в задані схеми, а де є відхилення від 
усталеної «норми» і відповідно сама норма потребує перегляду. 



 

7 

Таким чином, у цій монографії через аналіз спадщини окремо- 
го мислителя конкретизується контекст духовної культури, в яко-
му він перебував, встановлюється співвідношення загального та 
особливого, інваріантного та варіативного в розвитку культури. 

XVII століття відзначилося діяльністю плеяди видатних цер-
ковних мислителів, спадщина яких стала об’єктом фундаменталь-
них літературознавчих, історичних та філософських досліджень. 
Це, зокрема, Петро Могила [352], Інокентій Ґізель [27, c. 103-132; 
75, c. 9-41; 79; 256], Лазар Баранович [169; 258; 305], Йоаникій 
Ґалятовський [19, c. 11-16; 289, c. 5-51; 321]. Досить значне міс- 
це серед них посідає фігура лаврського проповідника Антонія Ра-
дивиловського, спадщина якого опинилася у фокусі цього дослід-
ження. 

Зрозуміло, що доробок кожного інтелектуала «могилянського 
кола» становить цінність і як окреме явище, і як частина загаль-
ного культурного процесу епохи українського бароко. Тож їх не-
можливо «рангувати» за значенням, і при порівнянні їхньої спад-
щини діє своєрідна «презумпція рівноцінності» [232, c. 19]. Та-
ким чином, звертаючись до творчого доробку окремого мислите-
ля, дослідник робить рівнозначний щодо всіх інших вибір, який, 
однак, потребує пояснення. 
 

***** 
Вибір творчості Антонія Радивиловського як основного дже-

рела даного дослідження обумовлений репрезентативністю цього 
проповідника як типового представника інтелектуальної еліти 
могилянського кола. 

Значна за обсягом рукописна та друкована спадщина Антонія 
Радивиловського надає багатий матеріал для аналізу, а її насиче-
ність філософськими розмірковуваннями та знаннями робить до-
робок проповідника цінним джерелом для вивчення української 
філософської культури епохи бароко. Контекст створення пропо-
відей містить низку джерел (праці вітчизняних та польських цер-
ковних авторів), що можуть стати підґрунтям для порівняльного 
аналізу, без чого неможливо встановити, де Антоній Радивилов-
ський залишався у руслі традиції, а де дозволив собі проявити 
оригінальність. 

Постать Антонія Радивиловського викликає цілком обґрунто-
ваний дослідницький інтерес, адже за масштабами свого впливу 
на розвиток вітчизняної барокової культури він не поступається 



 

8 

своїм сучасникам, а в його спадщині відбилося все різноманіття 
епохи. 

Творчий період життя Антонія Радивиловського припав на 
час, коли відбувалося народження нової України та формування її 
модерної культури на засадах європейського бароко. Ще раніше, 
під впливом подій Берестейської унії та полеміки довкола неї, 
відбувся своєрідний прорив у «руському візантинізмі», коли ста-
роукраїнська культура стала більш відкритою для сторонніх (за-
хідних) впливів [334, c. 325-387]. Необхідність полеміки з релігій-
ними опонентами спонукала церковних інтелектуалів до широко-
го оволодіння здобутками Заходу (певна річ, адаптуючи їх до по-
треб православної Церкви), що, зі свого боку, проявлялося у запо-
зиченні католицьких та, меншою мірою, протестантських куль-
турних зразків і практик. Кульмінацією цього процесу стало ство-
рення митрополитом Петром Могилою в 1632 році у Києві право-
славної колегії на єзуїтський манер (згодом відомої як Києво-
Могилянська академія), а одним із проявів подібних запозичень 
стало активніше використання проповіді як засобу дисципліну-
вання вірян. 

На цій ниві й відзначився Антоній Радивиловський, залишив-
ши по собі доволі значний корпус текстів, представлений руко-
писними та друкованими збірками проповідей. 

Основним джерелом дослідження обрано рукописні та друко-
вані проповіді Антонія Радивиловського з його збірок «Вінець 
Христов…» та «Огородок Марії Богородиці…». Проте, зважаючи 
на досвід подібних досліджень, ізольований розгляд текстів про-
повідника не завжди є методологічно оправданим. 

Антоній Радивиловський творив у тісному зв’язку з могилян-
ською традицією та культурним простором Речі Посполитої, тож 
аналіз його творчості провадиться у цьому контексті. Зокрема, 
порівняння текстів Антонія Радивиловського з текстами інших 
тогочасних церковних авторів вказує, де він проявив оригіналь-
ність, а де перебував у загальному інтелектуальному руслі; чим 
відрізнялися творчість і погляди проповідника та його сучасни-
ків. Компаративний аналіз убезпечує від спрощеного чи надмір 
модернізованого сприйняття його ідей або ж представлення їх як 
«новаторської позиції», чим інколи хибують дослідження твор-
чості церковних мислителів його епохи. Обсяг одного досліджен-
ня не дозволяє взяти для аналізу весь арсенал літератури тієї до-
би. Тож для розгляду були відібрані найбільш показові джерела. 



 

9 

Для порівняльного аналізу обрано тексти Інокентія Ґізеля та 
Йоаникія Ґалятовського, з якими Антоній Радивиловський пов’я-
заний не тільки часовими рамками й однією традицією, але й 
життєвим шляхом. 

Інокентій Ґізель – вчитель та патрон Антонія Радивиловсько-
го, безперечно, не міг не мати впливу на творчість свого протеже. 
Трактат Інокентія Ґізеля «Мир з Богом чоловіку» містить най-
більш детальний виклад морально-етичного вчення української 
православної Церкви другої половини XVII століття, тому необ-
хідність його порівняння з текстами Антонія Радивиловського 
здається цілком слушною. Додатковим аргументом на користь 
необхідності такого порівняння є церковнослов’янська мова, 
якою написано згаданий трактат. Порівняння лексичних засобів 
вираження філософських понять у проповідях Антонія Радиви-
ловського, написаних староукраїнською мовою, з аналогічними 
засобами текстів Інокентія Ґізеля дає важливу інформацію щодо 
кореляції між україномовною та церковнослов’янською лекси-
кою, що застосовувалася для вираження ідентичних та суміжних 
філософських понять. Також для аналізу використано текст трак-
тату Інокентія Ґізеля «Наука о тайні святого покаянїя», що є ваго-
мою пам’яткою морально-етичної думки українського бароко. 

Йоаникій Ґалятовський – ще один визначний проповідник 
XVIІ століття, сучасник Антонія Радивиловського, практик та 
теоретик українського барокового проповідництва, автор першо-
го посібника зі складання проповідей «Наука албо способъ зло-
женя казаня», що став додатком до його збірки проповідей 
«Ключ розумінія». Йоаникій Ґалятовський, безумовно, міг мати 
вплив на Антонія Радивиловського, на що вказує, зокрема, відоб-
раження у творчості останнього рекомендацій з «Науки…» та 
певні сюжетні паралелі між текстами названих проповідників. 
Порівняння їхніх текстів дає уявлення про те, як формувались мо-
рально-етичні вчення в українській духовній культурі другої по-
ловини XVII століття в межах короткострокових циклів, співвід-
ношення загального та своєрідного в текстах Антонія Радивилов-
ського, а також дає можливість збагатити знання про зміни у фі-
лософській лексиці, якою послуговувались вітчизняні церковні 
мислителі цієї епохи. 

Названі тексти використовувались під час дослідження питань 
морально-етичного характеру, що потребують контекстуального 
підходу. Однак, в процесі вивчення проблем, що торкаються ви-



 

10 

значення особливостей «специфічно» філософської складової йо-
го текстів, а також особистісних поглядів Антонія Радивилов-
ського (суспільна позиція, політичні орієнтири, історична пам’-
ять), використовувались лише його тексти. Цей хід зумовлено та-
кож і тим фактором, що погляди на вказані проблеми в спадщині 
ключових українських церковних інтелектуалів другої половини 
XVII століття вже стали предметом уваги дослідників [81, c. 227-
266; 85, c. 341-358; 125; 318; 320, c. 296-330]. Тож їхні праці по-
служили для визначення особливостей поглядів Антонія Радиви-
ловського на зазначені вище проблеми, що дозволило не вдава-
тись до повторного аналізу текстів мислителів, які творили пара-
лельно з Антонієм Радивиловським. 

Іншим блоком текстів, обраних для порівняльного аналізу, є 
твори польських проповідників Петра Скарги та Томаша Млодзя-
новського. 

Порівняння поглядів українських православних мислителів з 
католицькими проповідниками доповнює знання про взаємодію 
української духовної культури із західною традицією. Вважаєть-
ся, що першість у такій взаємодії відігравала польська культура, 
що виступала ніби посередником між Україною та Заходом [259]. 
Тому обрання саме польських творів є не випадковим. Порівнян-
ня українських та польських текстів може вказати, наскільки ви-
щезгадана схема впливів є виправданою (останні дослідження на 
матеріалах текстів Йоаникія Ґалятовського ставлять її під сумнів 
[321]) та якою мірою відбувалось таке запозичення під час тлума-
чення окремих етичних проблем. Такий порівняльний аналіз та-
кож може дати інформацію про використання українськими авто-
рами полонізмів (якими, як вважається, рясніє староукраїнська 
мова [260, c. 335-337]) як додаткових лексичних засобів передачі 
філософських понять та визначення особливостей перекладу ла-
тинського філософського словництва слов’янськими мовами. 

Вибір з усього масиву польської проповідницької літератури 
текстів Петра Скарги та Томаша Млодзяновського обумовлений 
низкою факторів. Орден єзуїтів, до якого належать обидва авто-
ри, є виразником духу реформ, започаткованих Тридентським со-
бором (1545-1563), що в наслідку спонукали до оновлення мо-
рального вчення католицької Церкви. Про вплив польських єзуї-
тів на українських церковних мислителів згадували Георгій Фло-
ровський [279, c. 53-54], Тадеуш Вітковський [380, c. 145-154], 
Ігор Ісіченко [109, c. 29-35], Маргарита Корзо [125], Ришард 



 

11 

Лужний [350, c. 89-107], Марина Федотова [273, c. 343-350] та 
багато інших. До того ж згадані автори справили значний вплив 
на своїх послідовників, про що свідчить значна кількість переви-
дань їхніх творів впродовж XVII-XVIII століть та додавання їхніх 
повчань в хрестоматійні посібники з гомілетики для єзуїтських 
семінарій [125, c. 7]. Це робить спадщину Скарги та Млодзянов-
ського досить репрезентативною для аналізу поглядів католиць-
кої проповідницької традиції на морально-етичні проблеми. 

Петро Скарга вважається найвидатнішим представником поль-
ського проповідництва [353], який надалі слугував за взірець для 
наслідування польськими та українськими авторами, які вдавали-
ся до широких запозичень з його текстів. Зокрема, архиєпископ 
Ігор Ісіченко вважає, що тексти Петра Скарги мали значний 
вплив на українських церковних авторів [109, c. 29-35]. Звісно, ці 
впливи носили творчий характер та зазнавали метаморфоз відпо-
відно до конфесійної приналежності й задуму автора. Проте, для 
виявлення можливих запозичень Антонієм Радивиловським ідей з 
польської католицької традиції використання текстів Петра Скар-
ги видається доцільним. 

Томаш Млодзяновський – сучасник Антонія Радивиловсько- 
го, який творив у схожій манері. Збірка Томаша Млодзяновсько- 
го «Kazania i Homilyie» належить до 1681 року, однак окремі свої 
проповіді він публікував раніше [343]. Дослідження М. Корзо та 
М. Федотової розкрили зв’язок текстів польського проповідни- 
ка з творчою спадщиною українських мислителів епохи бароко. 
Зокрема, М. Корзо здійснено порівняльний аналіз морально-етич-
них та антропологічних вчень Млодзяновського та українських 
авторів XVII століття (Кирила Транквіліона-Ставровецького та 
Йоаникія Ґалятовського) [125]. А М. Федотова довела вплив тво-
рів Млозяновського на проповідницьку спадщину Димитрія Рос-
товського (Дмитра Туптала) [273, c. 343-350]. В свою чергу, до-
слідницею відмічається зв’язок творчості Туптала та Радивилов-
ського [274, c. 260]. Отже, вміщення спадщини польського про- 
повідника до джерельної бази цієї монографії має свій резон. 
Адже, порівняння текстів Млодзяновського та Радивиловського 
дає уявлення про спільне та відмінне в морально-етичній складо-
вій української та польської духовної культури другої половини 
XVII століття. 

Названі тексти будуть використовуватись під час аналізу уяв-
лень Антонія Радивиловського про щастя, оскільки ця проблема 



 

12 

носить універсальний характер і, відповідно, вимагає ширшого 
контексту. 

Отже, у цьому дослідженні в процесі застосування персоналіс-
тичного підходу не було втрачено контексту, що досить важливо 
як для розуміння текстів Антонія Радивиловського, так і духовної 
культури загалом. 
 

***** 
Сьогодні існує чимало досліджень, присвячених безпосеред-

ньо спадщині Антонія Радивиловського (їх детальніший огляд 
подано далі). Це окремі праці літературознавців (Ігоря Ісіченка 
[108], Володимира Крекотня [134], Михайла Марковського 
[167]), істориків (Джованни Броджі Беркофф [335, c. 414-424], 
Марії Грації Бартоліні [331, c. 499-527]), філософів (Лариси Дов-
гої [74, c. 113-132; 77, c. 56-60; 82, c. 72-81; 83, c. 241-248). Однак 
більшість його проповідей досі перебувають поза увагою дослід-
ників. Особливо це стосується рукописної спадщини Антонія Ра-
дивиловського, яка лише частково вивчалася літературознавцями 
і майже не розглядалася з філософської точки зору. Водночас, ра-
ніше проведені дослідження свідчать про насиченість доробку 
проповідника морально-етичним та філософським дискурсом [76, 
c. 132-143; 82, c. 72-81; 250]. 

На жаль, вищезгадані дослідження переважно мають фрагмен-
тарний характер, чим обумовлюється «мозаїчність» уявлень 
сучасної науки про філософську складову спадщини Антонія Ра-
дивиловського, що вже давно потребує масштабнішого вивчення. 
Це дослідження теоретично узагальнює весь накопичений досвід 
вивчення доробку проповідника та заповнює деякі лакуни мало-
вивчених чи невивчених проблем, відображених у його творчості 
(їх перелік означено нижче). 

Зрозуміло, що проповідник Радивиловський не належить до 
кола філософів, однак є носієм філософської культури за освітою 
та читацькими зацікавленнями. Елементи філософських знань, 
що їх отримав Антоній Радивиловський під час свого перебуван-
ня у Київській колегії, та читання творів мислителів минулого, 
мають важливе значення у його творчості. Вплетені в канву бого-
словського тексту й адаптовані «до потреб слухача» аргументи 
«від філософів» служили засобами підсилення переконливості 
повчань мислителя. У такий спосіб філософське знання отриму-
вало й реалізовувало суспільно значущі функції. 



 

13 

У цій монографії пропонується дослідження особливостей фі-
лософської культури українського бароко крізь призму її відобра-
ження у творчості Антонія Радивиловського як суб’єкта та носія 
цієї культури. Використання такого «мікроскопічного» підходу 
дозволяє на конкретному матеріалі перевірити усталені погляди 
на духовну культуру українського бароко та підійти до розкриття 
малодосліджених проблем її розвитку й функціонування. 

До кола проблем, розв’язанню яких присвячено дане дослід-
ження, належить: 

– з’ясування особливостей відображення у спадщині проповід-
ника елементів філософських знань, зокрема, лексичного апарату 
та текстів, якими він послуговувався; 

– реконструкція уявлень Антонія Радивиловського про прин-
ципи діяльності людини у суспільстві, як середовищі морального 
життя суб’єкта; 

– вивчення смислів ключових категорій етики, до яких зверта-
ється проповідник, міркуючи про особливості й мету морального 
життя людини. 

Стосовно першої задекларованої проблеми слід зазначити, що 
при вивченні філософського змісту церковної проповіді дослідни-
ки звертають увагу на різноманітні феномени. Зазвичай це аналіз 
міркувань, дотичних до суспільної сфери (при цьому увага зосе-
реджується на їх обов’язковій «прогресивності» [90, c. 54-79]); 
антропологічні побудови з акцентуванням уваги на впливах рене-
сансного гуманізму на вітчизняне розуміння людини [149, c. 29-
31]; пошук аргументів проповідника, що були б суголосні ідеям 
окремих (античних чи західноєвропейських) філософів чи шкіл, 
переважно без конкретних доказів такого впливу [170, c. 66-74] 
тощо. 

Що ж до відображення в церковних проповідях елементів фі-
лософських знань, зокрема, філософського лексичного апарату і 
цитувань та інтерпретації конкретних філософських текстів, до-
слідження майже не проводились. Винятком є монографія Наталії 
Яковенко, присвячена Йоаникію Ґалятовському, у якій авторка 
провела реконструкцію філософських джерел, на які посилається 
мислитель. Також в згаданому дослідженні було обґрунтовано, 
які саме тексти Йоаникій Ґалятовський міг знати безпосередньо, а 
які – через другі руки. Щодо інших могилянців таких розвідок ще 
не здійснювалось. Проведення цього дослідження на матеріалах 



 

14 

проповідей Антонія Радивиловського розширює наші уявлення 
про читацькі зацікавлення церковних інтелектуалів епохи бароко. 

Щодо вивчення філософських понять у проповідницьких текс-
тах, вітчизняна наука, на жаль, має лише поодинокі напрацюван-
ня. Так, Лариса Довга досліджує функціонування понять «благо» 
та «добро» у текстах XVII століття, зокрема, і на матеріалах про-
повідей Антонія Радивиловського [74, c. 113-132; 82, c. 72-81]. Ін-
ших розвідок з цього питання у філософському ключі фактично 
не проводилось. Тож окреслені вище проблеми є новим напрям-
ком вивчення філософської складової церковної проповіді. 

Уявлення церковних мислителів про суспільство вже досить 
ґрунтовно розглянуті на матеріалах спадщини таких сучасників 
Антонія Радивиловського, як Інокентій Ґізель [81, c. 227-266; 84, 
c. 249-260], Йоаникій Ґалятовський [321] та Лазар Баранович 
[300]. Однак, стосовно спадщини самого Антонія Радивиловсько-
го такі дослідження носять фрагментарний характер. Тож цілісне 
вивчення уявлень проповідника про суспільство та стратегії пове-
дінки в ньому може доповнити наші знання про соціальну док-
трину у творчості українських мислителів епохи бароко та, в по-
дальшому, звести їх в єдину картину. 

Щодо останньої з задекларованих вище проблем, слід заува-
жити про наявність небезпеки «поспішного» тлумачення базових 
категорій етики в текстах, що належать до іншої історичної епо-
хи. Знайшовши в них знайоме поняття, що до того ж продовжує 
мати статус цінності і в наш час (наприклад, щастя, благо, свобо-
да, любов, справедливість тощо), дослідник потрапляє в спокусу 
накинути цьому поняттю теперішнє розуміння його суті [79, c. 7]. 
Ще однією небезпекою є приписування мислителям минулого 
уявлень, які не були властиві культурній епосі, у якій ті жили. 
Одним із низки прикладів можуть слугувати дослідження Олени 
Пономаренко, у яких авторам XVII століття приписуються ідеї 
«соборності», «державності», «суверенітету» в їх модерному зву-
чанні [211, c. 187-197]. Подібна тенденція присутня і в книзі Ана-
толія Макарова «Світло українського бароко», на що звертала 
увагу Л. Довга [80, c. 99]. 

У цьому випадку втрачається сам сенс подальшого досліджен-
ня цих понять-цінностей, адже їх зміст одразу стає наче б то «зро-
зумілим». Проте очевидно, що як сама шкала суспільних ціннос-
тей, що виражаються ключовими категоріями етики, так і їх 
смислове наповнення є історично змінними [79, c. 7-8]. Тож їх де-



 

15 

тальний розгляд може дати додаткову інформацію про особли-
вості уявлень мислителів минулого стосовно належних та не-
прийнятних стратегій поведінки людини. 

Однак, зважаючи на фундаментальність названих категорій, 
розглянути весь їх набір у межах одного, нехай і монографічного, 
дослідження не є можливим, а поверховий їх огляд не дасть бажа-
ного результату. Тож продуктивніше зосередитися на одній (мож-
ливо, найбільш значимій) категорії з окресленого вище ряду. 

Ключем до розуміння суті філософськи обґрунтованого вчен-
ня Антонія Радивиловського про мораль «людини добра» є роз-
гляд особливостей тлумачення проповідником категорії щастя, 
яка поруч з іншими становить серцевину морально-етичної думки 
епохи бароко та ряду інших традицій. Л. Довга зазначає, що «ана-
лізуючи погляди на природу людських вчинків, доведеться… з’я-
совувати, що з погляду тогочасних інтелектуалів вважалося щас-
тям і якими були шляхи його досягнення» [79, c. 43]. Зважаючи 
на це, розкриття змісту уявлень про щастя дозволить осягнути 
сенс поглядів Антонія Радивиловського в контексті морально-
етичного вчення церковних мислителів XVII століття. 

Історія феліцитарних вчень розроблена зарубіжними дослідни-
ками [36; 261; 333; 351]. Зазначена проблема розглядається і при 
вивченні християнської моральної теології різних конфесій [173; 
179; 196; 308; 312; 361]. Також, окремі складові концепту щасли-
вого життя розглядаються при вивченні інших пов’язаних з ним 
понять [215, c. 362-369]. Однак, у вітчизняній науці цей напрямок 
фактично не досліджувався та представлений лише фрагментар-
ними й доволі поверховими зверненнями до тлумачення категорії 
щастя окремими мислителями [127, c. 113-129; 142, c. 332-350; 
148, c. 84-91]. 

Тож вивчення уявлень про щастя, викладених у текстах укра-
їнських церковних мислителів другої половини XVII століття, 
може вважатися новим напрямком досліджень історії української 
філософської культури. 
 

***** 
Слід сказати декілька слів про структуру цієї монографії. 
На початку в ній проаналізовано основні підходи до вивчення 

історії української філософської думки епохи бароко з метою ви-
бору найбільш продуктивного методологічного підходу до дос-
лідження спадщини Антонія Радивиловського. Далі розглянуто 



 

16 

стан дослідження спадщини проповідника. Також реконструйова-
но біографію мислителя та з’ясовується місце спадщини Антонія 
Радивиловського в духовній культурі українського бароко. Звер-
тається увага на відповідність особи проповідника критеріям мис-
лителя-інтелектуала епохи бароко. При цьому попередньо кон-
кретизовано ці критерії крізь призму поняття філософської куль-
тури. 

Другий розділ монографії присвячено філософським основам 
творчості Антонія Радивиловського. Так, на матеріалах текстів 
Радивиловського досліджено відображення в церковній проповіді 
філософського лексичного апарату як елемента вітчизняної філо-
софської культури. У цьому ж розділі встановлено особливості 
засвоєння та реінтерпретації проповідником античної філософ-
ської традиції (текстів Аристотеля та римських стоїків) як одного 
з джерел його творчості. Обмеженість у цій розвідці відображен-
ням у текстах проповідника античної філософії обумовлена тим, 
що ця традиція належить до найбільш показових та широко пред-
ставлена в проповідях Антонія Радивиловського. Антична філо-
софія, що прийшла в українську барокову культуру через схолас-
тику, є загальним фундаментом європейського філософування. 
Тож на прикладі її засвоєння у текстах Антонія Радивиловського 
можна простежити особливості процесу включення найбільш по-
ширених філософських текстів та ідей в жанр церковної пропові-
ді. 

Третій розділ книги присвячено розкриттю змісту поглядів 
проповідника на суспільство в контексті морально-етичного 
вчення українських церковних мислителів другої половини 
XVII століття. Насамперед, з’ясовано особливості відображення у 
поглядах Антонія Радивиловського двох стратегій поведінки ін-
дивіда в суспільстві: споглядального ескейпізму та активного 
служіння суспільним інтересам. В межах розгляду цих стратегій 
проаналізовано погляди мислителя на освіту та освіченість і їх 
роль в житті людини та соціуму. Наступним кроком є розгляд 
принципів міжстанових взаємин в християнському суспільстві на 
прикладі відносин «господар–слуга», що є одним з найбільш 
показових елементів тогочасної суспільної організації. У цьому ж 
розділі розглянуто особливості поглядів проповідника щодо соці-
ального служіння особи на прикладі моральних обов’язків пред-
ставника військового стану, що був на той час провідним в укра-
їнському суспільстві. Далі розглянуто уявлення Антонія Радиви-



 

17 

ловського про належний політико-правовий устрій держави та 
з’ясовано питання про політичні орієнтири проповідника. 

У четвертому розділі монографії проведено аналіз представле-
них у проповідях Антонія Радивиловського уявлень про вище 
щастя та мету людського життя в контексті морально-етичного 
вчення, вміщеного в текстах інших барокових мислителів. Для 
цього розглянуто історію уявлень про щастя в європейській тра-
диції від античності до потридентської моральної теології. Такий 
екскурс є необхідним для виявлення можливих впливів на спад-
щину проповідника та кристалізації системи смислів, що вклада-
лися в категорію щастя мислителями різних епох. Далі, як про-
довження розгляду функціонування в церковних проповідях «мо-
ви філософії», проаналізовано лексичний арсенал, що використо-
вувався Антонієм Радивиловським та іншими церковними мисли-
телями його епохи для позначення уявлень про щастя. В остан-
ньому підрозділі розглядаються уявлення проповідника про бла-
женство, як вище щастя та «останню» мету життя «доброго хрис-
тиянина». Проводиться порівняльний аналіз позицій Антонія Ра-
дивиловського щодо цієї проблеми з поглядами інших церковних 
інтелектуалів епохи бароко. 

П’ятий розділ розкриває уявлення Антонія Радивиловського та 
інших мислителів XVII століття про земне щасливе життя, що 
становить земну (проміжну) мету морального життя індивіда. До-
сліджено такі складові і форми земної щасливості, як: благосло-
венність, успіх, радість, задоволення та фортуна. 

Висвітлення змістового наповнення концепту щасливого жит-
тя дозволило сформувати цілісне уявлення про вчення проповід-
ника стосовно земної та кінцевої мети життя людини. 

Нарешті, слід дати роз’яснення з приводу принципів цитуван-
ня джерел. У роботі використано тексти, написані церковносло- 
в’янською, староукраїнською та польською мовами. Фрагменти 
церковнослов’янських та староукраїнських джерел подані мовою 
оригіналу у спрощеній графіці. Тобто, збережено літеру ѣ, а та-
кож ь та ъ знаки, натомість кириличні ѱ, ξ, Ѡ, ѳ замінено їх су-
часними відповідниками, а дифтонг ѹ передано як у. Виносні 
літери взято в дужки та внесено в рядок, титла розкриті, а надряд-
кові знаки не відтворюються. Цитати з польськомовних джерел 
наводяться мовою оригіналу, а у примітках подається їх пере-
клад, здійснений автором монографії сучасною українською мо-
вою. Рукописні та друковані проповіді Антонія Радивиловського 



 

18 

цитуються за оригінальними текстами. Трактати Інокентія Ґізеля 
цитовані як за друком XVII століття, так і за сучасним переви-
данням [63, c. 55-475; 65, c. 477-542]. Праці Йоаникія Ґалятов-
ського представлені за виданням 1985 року [38, c. 372-387; 39, 
c. 53-238; 40, c. 242-343; 41, c. 344-371]. Проповіді Петра Скарги 
цитуються за републікацією 1793 року. Тексти Томаша Млодзя-
новського наведено за виданням 1681 року. 

Насамкінець, висловлюю щиру подяку своїй наставниці Лари-
сі Михайлівні Довгій, завдяки вишколу, старанням та терпінню 
якої я зміг відбутись як науковець. Дякую Тетяні Костянтинів- 
ні Гуменюк, Володимиру Анатолійовичу Личковаху, Олександру 
Олексійовичу Чорному за згоду стати рецензентами цієї моногра-
фії, а також за допомогу, слушні поради та конструктивну крити-
ку. Виражаю вдячність колективу кафедри теорії та історії куль-
тури Національної музичної академії України імені П.І. Чайков-
ського, на якій було проведено це дослідження, та очільнику ка-
федри Сергію Віталійовичу Тишку за надану підтримку. 

Велика подяка колегам з Інституту філософії імені Г.С. Сково-
роди НАН України, зокрема, Сергію Львовичу Йосипенку, Яро-
славі Михайлівні Стратій, Миколі Васильовичу Симчичу за ви-
словлені поради й зауваження під час роботи методологічного се-
мінару відділу історії філософії України й інших зустрічей. Слід 
зауважити і про цінні поради та натхнення, отримані під час не-
частих зустрічей із учасниками «Семінару по вівторках», що про-
водиться на кафедрі історії Національного університету «Києво-
Могилянська академія» (Наталя Миколаївна Яковенко, Максим 
Васильович Яременко, Наталя Петрівна Старченко…). 

Із вдячністю згадую своїх перших вчителів з Навчально- 
наукового інституту історії, етнології та правознавства імені 
О.М. Лазаревського (директор – Олександр Борисович Ковален-
ко) Національного університету «Чернігівський колегіум» імені 
Т.Г. Шевченка та з кафедри філософії і культурології (на чолі з 
Мариною Борисівною Столяр) того ж університету. 

Висловлюю подяку колективу Академії Державної пенітенці-
арної служби (м. Чернігів). Зокрема, щиро дякую ректору Акаде-
мії Олексію Михайловичу Тогочинському, першому проректору 
Олександру Івановичу Олійнику, проректору Станіславу Олего-
вичу Чебоненку та багатьом іншим. Велика вдячність колегам по 
кафедрі економіки та соціальних дисциплін за надані поради й 
підтримку. 



 

19 

Особлива подяка Науковому товариству імені Тараса Шевчен-
ка в США за надану грантову підтримку для проведення цього 
дослідження, а також Науково-дослідному центру вивчення істо-
рії релігії та Церкви імені архиєпископа Лазаря Барановича (На-
ціональний університет «Чернігівський колегіум») та, зокрема, 
Віталію і Світлані Шуміло, за допомогу з виданням монографії. 

З любов’ю дякую моїй дружині Олені та донечці Інні за розу-
міння, терпіння й моральну підтримку цієї праці. 
 
 
 

 
  



 

20 

РОЗДІЛ 1. 
 

ЖИТТЯ ТА СПАДЩИНА 
АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО 

ЯК ОБ’ЄКТ ДОСЛІДЖЕННЯ 
 

У цьому розділі розглянуто основні методологічні підходи до 
дослідження філософської культури українського бароко загалом 
та спадщини Антонія Радивиловського, зокрема. Також проаналі-
зовано стан вивчення української церковної проповіді та текстів 
Антонія Радивиловського з метою виявлення найбільш перспек-
тивних напрямків дослідження, необхідною ланкою якого є дета-
лізація біографії проповідника та описова характеристика його 
спадщини. Насамкінець, деталізовано поняття філософської куль-
тури як ключового для цього дослідження. 
 

1.1. ПІДХОДИ ДО ВИВЧЕННЯ 
ФІЛОСОФСЬКОЇ КУЛЬТУРИ В УКРАЇНІ 

ДОБИ БАРОКО 
 

Різні аспекти української духовної культури доби бароко вже 
давно стали предметом уваги дослідників [14; 20; 71, c. 104-116; 
94; 95; 99; 112, c. 123; 153; 154; 172; 175; 176, c. 30-47; 182, c. 54-
74; 195, c. 97-102; 225, c. 3-12; 242; 255, c. 74-129; 296, c. 202-216; 
327]. Однак і досі цей напрямок ставить перед вченими низку 
складних методологічних проблем, пов’язаних із особливостями 
тогочасної культури, до яких, зокрема, належить тісний зв’язок 
філософського осмислення буття із богослів’ям, паралітургійни-
ми практиками, художньою культурою тощо. На цей феномен не-
одноразово вказували такі дослідники, як Дмитро Чижевський 
[295], Валерія Нічик [185, c. 75-89], Вілен Горський [53], Сергій 
Кримський [137, c. 47-56; 139] та інші [30; 45]. При вивченні істо-
рії вітчизняної філософської традиції врахування такого зв’язку 
допомагало створити загальну картину «українського способу фі-
лософування» та, в ретроспективі, – розширити межі його істо-
ричної тривалості. 

Вибір наукових підходів для вивчення українського філософ-
ського простору XVII століття ускладнюється специфікою дже-
рельної бази, яка має здебільшого релігійний характер (проповіді, 
трактати для сповідників, полемічні твори тощо). Такі не специ-



 

21 

фічно філософські джерела породжують низку труднощів мето-
дологічного та концептуального характеру. 

Наприклад, цей фактор ставить вимогу обізнаності дослідника 
не лише у філософії, але й у богословських проблемах. Також не-
обхідним є врахування широкого контексту створення цих дже-
рел, які носять здебільшого компілятивний характер. До того ж, 
дослідник вітчизняної філософії епохи бароко вже на початково-
му етапі стикається з проблемою легітимізації своїх студій, адже 
за релігійною оболонкою досить важко буває розгледіти філософ-
ську складову. 

Ця обставина обумовила певні стереотипи щодо тлумачення й 
підходу до вивчення української філософії цієї епохи. До таких 
шаблонів, насамперед, належить уявлення про «незрілість» укра-
їнської філософії (особливо в домодерний період), яка зазвичай 
вбачається у надмірній східнохристиянській заангажованості 
мислителів Київської Митрополії, їхньому «візантинізмі». Таке 
тлумачення міцно увійшло у вітчизняну історико-філософську 
науку та й досі залишається концептуальною основою багатьох 
досліджень. Втім, деякі вчені (наприклад, В. Горський, С. Крим-
ський та ін.) намагалися представити цей факт як вельми само-
бутню рису вітчизняної культури: розвиток філософії у формі 
«любомудрія». 

Іншим підходом є сумніви в існуванні української національ-
ної філософії як такої або ж філософії в її «чистому» вигляді, при-
наймні до часів Григорія Сковороди чи академічної філософії 
ХІХ століття. Прикладом такого бачення історії вітчизняної філо-
софської культури є концепція Дмитра Чижевського [295, c. 14-
15; 298], хоч і він не заперечує наявність певних паростків філо-
софського мислення, що проявилися у навчальних курсах профе-
сорів Києво-Могилянського колегіуму та їхніх богословських 
текстах. Наявність цих проблем та спроби їх вирішення породили 
різноманіття методологічних підходів до вивчення вітчизняного 
філософування. 

Останнім часом було здійснено декілька спроб класифікува- 
ти основні підходи до вивчення історії української філософії. На-
приклад, Сергій Руденко вважає, що сучасні підходи до вивчення 
історії української філософії можна поділити на п’ять основних 
напрямів: описова (дискриптивна) модель; «історіографія історії 
філософії» (Юрій Кушаков, Віталій Табачковський, Ігор Фицик 
та ін.); тематично-персональна концепція історії філософії Украї-



 

22 

ни (Валерія Нічик, Василь Лісовий, Наталія Мозгова, Іван Ого-
родник, Мирослав Русин та ін.); історико-філософське україно-
знавство (Вілен Горський, Валентин Гусєв, Ярослава Стратій, 
Марина Ткачук); «філософія історії української філософії» (Сер-
гій Йосипенко) [232, c. 53]. 

Сам Сергій Руденко пропонує як основний підхід до вивчення 
історії української філософії метод раціональної реконструкції 
(до якого тяжіють всі окреслені вище недискриптивні напрямки), 
доповнений методом реконструктивної рефлексії [230, c. 27]. 

Описовий (дискрипивний) підхід належить до найбільш поши-
рених способів дослідження історії вітчизняної філософії, його 
представниками є широке коло дослідників ХІХ-ХХ ст., що зай-
мались пошуком і первинним аналізом джерел з історії вітчизня-
ного філософування. Наприклад: Дмитро Багалій, Федір Зелено-
горський та Федір Кудринський, які активно вивчали спадщину 
Григорія Сковороди. Незважаючи на те, що цей напрямок виник 
ще в позаминулому столітті, він і досі не втрачає актуальності. 
Адже значна частина текстів, здебільшого релігійного характе- 
ру, що є потенційними джерелами з історії вітчизняної філософ-
ської думки епохи бароко, залишається поза науковим обігом [79, 
c. 37]. До того ж, описовий метод як допоміжний іманентно при-
сутній у будь-якому дослідженні [232, c. 74]. Для цього підходу, 
що має яскравий індуктивістський характер, пріоритетними для 
дослідження постають факти, отримані за допомогою чуттєво- 
го досвіду, та їхні можливі інтерпретації (тексти філософів, до- 
кументи, що підтверджують факти їх біографії, спогади сучасни-
ків, біографічні дослідження, критичні дослідження вчень філосо-
фів минулого). Історико-філософський процес тут розуміється 
«як частина нематеріальної історії…, що й зумовлює тотожність 
основних історичних та історико-філософських періодів» [232, 
c. 72-73]. 

Напрямок «історіографії історії філософії» (Ю. Кушаков, 
В. Табачковський, І. Фицик та ін.) зосереджує увагу на здійсненні 
«критичного аналізу світоглядних та методологічних основ істо-
рико-філософських концепцій різних філософів минулого, спря-
мованого на розробку й розвиток теорії історії філософії» 
[232, c. 30]. Цей напрямок відкидає гегелівську концепцію історії 
філософії як таку, що не відповідає вітчизняній специфіці. Нато-
мість пропонується погляд на українську історію філософії з по-
зиції «діалогу епох», який може відбуватись не тільки в діахро-



 

23 

нічному, але і в синхронічному вимірі. Такий погляд передбачає 
введення принципу «часткового зняття», що стверджує не повне, 
а часткове поглинання наступним етапом історії філософії попе-
реднього: «філософські ідеї, вчення, системи, епохи в процесі 
зняття не втрачають своєї самоцінності, не розчиняються в сучас-
ності, не тільки містяться в наступному етапі розвитку, але й 
співіснують з ним» [232, c. 32]. Цей напрямок враховує ще один 
вагомий аспект розвитку вітчизняної філософської думки, «яка, 
зберігаючи безпосередній зв’язок з нефілософськими сферами 
культури, мала порівняно з західноєвропейською традицією низь-
кий ступінь самостійності від них» [232, c. 34]. Відповідно, знач-
на частина філософських ідей вітчизняних мислителів наявна в 
імпліцитній формі. Тож їх виявлення потребує використання ме-
тоду активної інтерпретації джерел [232, c. 34]. 

Наступним методологічним підходом до вивчення історії 
української філософії є тематично-персоналістичний або компа-
ративістський (В. Нічик, В. Лісовий, Н. Мозгова, І. Огородник, 
М. Русин та ін.). Основним методом цього напрямку є історико-
порівняльний аналіз (компаративна філософія), застосування яко-
го «спрямоване, насамперед, на дослідження певної філософської 
традиції, на виявлення того смислового поля, у якому поєднують-
ся різноманітні філософські вчення» [232, c. 25]. Цей підхід доз-
воляє виявити особливості комунікації різних мислителів в межах 
єдиної традиції. Як пише з цього приводу С. Руденко: «Компара-
тивне вивчення комунікативного поля розвитку філософських 
ідей минулого дозволяє побачити його багаторівневість, тобто 
наявність системи вільних інтерпретаторів філософських ідей» 
[232, c. 25]. 

Серед представників цього напряму В. Нічик приділила най-
більшу увагу дослідженням філософської думки епохи бароко. Як 
і переважна більшість дослідників, В. Нічик відмовилась від ме-
тодологічного принципу «лінійного поступу в світовій історії, в 
тому числі і в історії духовного життя суспільства» [184, c. 7]. На 
думку дослідниці, цей підхід дозволяє вивчати довготривалі фе-
номени духовної культури (такі, як релігійний світогляд) та ста-
витись до українського бароко як до «самоцінного» культурного 
феномену. Останнє передбачає подолання негативних оцінок до-
робку барокових мислителів, властивих ряду дослідників XIX – 
початкуXX ст. [167; 257; 283]. А отже, допомагає позбутися мето-
дологічних пресупозицій та оціночних суджень щодо «незрілос-



 

24 

ті» чи «відсталості» філософської думки в Україні XVII століття. 
У центр дослідницької уваги В. Нічик пропонує поставити по-
стать мислителя з його релігійними та філософськими уявлення-
ми, а також з «не завжди раціонально осмисленими почуттями, 
гадками й забобонами» [184, c. 7]. Тексти мислителя повинні ви-
вчатися в широкому контексті історичної епохи, який має врахо-
вувати всю різноманітність матеріальних та духовних впливів 
[184, c. 6-7]. При цьому кожне джерело вимагає індивідуального 
методологічного підходу, який «створюється не на початку до-
слідження, не без ознайомлення з тим, що досліджується, а в його 
процесі» [184, c. 8]. Одним з найбільш ефективних методів до-
слідження В. Нічик уважала історичний синтез, що вимагає ви-
вчення діалогу культур різних епох та народів [184, c. 10], що від-
биваються в творчості мислителя минулого. Так, в українській 
філософській думці епохи бароко В. Нічик бачить синтез «чоти-
рьох історико-філософських етапів – Схоластики, Відродження, 
Реформації, Просвітництва» [183, c. 182]. 

Представники тематично-персоналістичного напряму, застосо-
вуючи компаративний аналіз, здебільшого використовують син-
хронічний підхід до осмислення історії української філософії. 
Для цього підходу також властиве обґрунтування того, «що істо-
рико-філософському аналізу підлягають не лише професійні фі-
лософські твори, а й ті, що, маючи художньо-літературну, публі-
цистичну, релігійно-літературну форми, містять філософські ідеї, 
що репрезентують світогляд певного періоду розвитку національ-
ної культури» [232, c. 26]. 

Ще одним методологічним підходом до вивчення історії віт-
чизняної філософії є «філософська історія ідей», запропонована 
С. Йосипенком. Цей підхід, за словами дослідника, полягає в «іс-
торико-філософському дослідженні української духовної культу-
ри в цілому, де те, що ретроспективно можна назвати філософ-
ською думкою, функціонує як елемент, що пов’язує та обумов-
лює думку й досвід, минуле й майбутнє» [113, c. 6]. Історико-
філософське дослідження має відштовхуватись від ідей, що ви-
словлюються й осмислюються конкретними діячами у відповід-
ному соціальному та культурному контексті. Це передбачає від-
творення та осмислення контексту епохи, адже «філософія по-
требує історії філософії як вивчення філософських ідей минулого 
в історичному контексті, бо без вивчення останнього їх не можна 



 

25 

ні сприйняти, ні поцінувати, через що втрачається єдність філо-
софської проблематики впродовж століть» [113, c. 43]. 

Застосування такого підходу дає можливість використання не-
специфічно філософських текстів (зокрема релігійного характе-
ру) та ідей, які лежать поза сучасними уявленнями про предмет 
філософії. Це, на думку дослідника, позбавляє необхідності шука-
ти «в релігії чи мітології переверсного філософського мислення, 
вони стануть предметом історико-філософського дослідження як 
такі» [113, c. 71]. Важливою дослідницькою проблемою, за С. Йо-
сипенком, є подальше функціонування осмисленої ідеї в духовній 
культурі: «…можна говорити про дві історії філософії – внутріш-
ню логіку появи ідей, концептів, учень та історію їхнього подаль-
шого функціонування» [113, c. 45]. 

Як видається, окреслені вище підходи не суперечать погляду 
на феномен української філософії епохи бароко як на частину ду-
ховної культури, що дозволяє говорити не тільки про філософію 
чи філософську думку, а й про філософську культуру. Такий по-
гляд властивий напряму історико-філософського українознавства, 
що активно оперує цим поняттям. 

Підхід до вивчення історії вітчизняної філософії крізь призму 
поняття філософської культури може допомогти врахувати всю 
динаміку розвитку філософії та різні її прояви, навіть ті, що не 
зовсім відповідають сучасним академічним уявленням про філо-
софування. В українській науці помітний внесок у розробку куль-
турологічного підходу до вивчення історії філософської думки 
зробили В. Горський [47; 48; 49, c. 121-123; 50, c. 3-9; 51; 52, 
c. 55-67; 53], С. Кримський [139], М. Ткачук [264] та ін. В їх до-
слідженнях цей підхід вже довів свою наукову цінність. На певні 
аспекти української філософської культури та проблеми її дослід-
ження звертали увагу Ігор Шевченко [306], Мирослав Попович 
[213], Володимир Личковах [157, c. 66-72], Євген Бистрицький 
[18, c. 62-90], Володимир Шинкарук [275] тощо. 

Найбільш яскраво такий підхід розроблений в методологічних 
студіях Вілена Горського. Дослідник обґрунтував культурологіч-
ний підхід до історико-філософського дослідження, що «передба-
чає осмислення феноменів філософії минулого за виміром й у 
контексті культури» [48, c. 6]. Цей підхід також значно розширює 
джерельну базу досліджень вітчизняного філософування, адже, за 
В. Горським, «результати функціонування філософських ідей у 
культурі відображені не лише у філософських трактатах, а й у різ-



 

26 

номанітних продуктах власне нефілософської творчої діяльності» 
[48, c. 14]. Тобто для вивчення філософської культури можуть ви-
користовуватись тексти релігійного характеру, зокрема і пропові-
ді. За твердженням дослідника, «…духовна енергія поширюєть- 
ся по всьому простору культури, насичуючи будь-який витвір ду- 
ху – чи то політичний трактат, чи релігійну проповідь, чи літера-
турний, мистецький витвір – глибоким філософським змістом» 
[48, c. 21]. З цих джерел, на думку вченого, потрібно видобувати 
філософські значимі компоненти, які утворюють фундамент уяв-
лень про світ та накладають відбиток на діяльність людини в ньо-
му. 

Культурологічний підхід, за В. Горським, розкриває генетич-
ний та функціональний аспекти побутування філософських ідей 
в спадщині мислителів минулого. Щодо генетичного аспекту 
дослідник зауважує, що «філософський трактат, створений до-
сліджуваним мислителем, завершує історію, реальний зміст якої 
утворює процес зародження та визрівання в культурі передумов, 
що, врешті-решт, одержують своє відображення у філософській 
теорії» [53, c. 14]. Дослідження філософського доробку певного 
мислителя, за В. Горським, передбачає осягнення змісту трьох 
стадій генетичного процесу визрівання й становлення філософ-
ських ідей у філософській культурі та в його текстах. По-перше, 
осмислення культурних підстав, що обумовили появу певної фі-
лософської проблеми. По-друге, виявлення картини перебігу про-
цесу теоретичного визрівання ідеї, народженої цією проблемою. І 
по-третє, аналіз смислу, який несе в собі текст, що підсумовує 
процес філософських міркувань автора [48, c. 21]. Функціональна 
сторона культурологічного підходу також включає три аспекти: 
вивчення особливостей розширення авторського смислу ідей в 
колі однодумців, аналіз зміни автором смислу ідеї на різних ста-
діях розвитку філософської теорії, віднайдення місця ідеї в історії 
культури [48, c. 22]. 

При аналізі специфіки розвитку філософської думки В. Гор-
ський також відмовляється від лінійної моделі сприйняття історії 
філософії. Дослідник вбачає в цьому процесі полілог національ-
них культур, зазначаючи: «Плідним, гадаю, є підхід, що ґрунту-
ється на погляді, згідно з яким світова філософська думка утво-
рюється через полілог різних національних культур, як самостій-
них суб’єктів, що єднаються між собою на ґрунті осмислення гра-
нично-межових засад людського буття» [49, c. 122]. Використан-



 

27 

ня такого підходу дозволяє аналізувати зв’язок української ду-
ховної культури з культурами інших народів. 

Важливим моментом культурологічного підходу є вибір типу 
дослідження. Так, В. Горський окреслює три різні типи історико-
філософського дослідження: історія філософської думки, історія 
філософської теорії та історія філософів [48, c. 23-27]. Вибір типу 
дослідження є вибором призми, крізь яку розглядається об’єкт, 
що вивчається. Залежно від обраного типу нею може бути широ-
кий контекст духовної культури, філософська спільнота (тради-
ція, течія, школа) або ж конкретна особа мислителя. 

Перший тип вивчає досліджувану проблему в контексті куль-
тури та взаємодії з її нефілософськими компонентами (релігія, 
мистецтво…). У цьому випадку дослідник намагається реконст-
руювати філософську культуру епохи, що, на думку В. Горського, 
утворюється сукупністю «філософськозначущих» ідей, які існу-
ють як основа духовного життя народу чи періоду [48, c. 23]. 
Формується така філософська думка мислителями-«любомудра-
ми», що творять в змішаному (філософсько-релігійно-мистецько-
му) середовищі. 

Історія філософської теорії вивчає «процес творчої діяльності, 
що здійснюється в межах спільноти, специфічно налаштованої на 
філософський пошук, яка володіє власне філософською мовою, 
на ґрунті якої відбувається комунікація між членами спільноти» 
[48, c. 24]. Тобто цей тип дослідження зосереджується на профе-
сійній (академічній) філософії. 

Як кінцеву, інтегративну фазу історико-філософського аналізу 
В. Горський називає «історію філософів»[48, c. 23-27]. Цей тип 
дослідження передбачає реконструкцію «інтелектуального порт-
рету» конкретного автора та відображеної в його текстах системи 
поглядів і проблем, а також визначення її місця в історії філосо-
фії. 

Сам В. Горський вважає найбільш плідним для вивчення істо-
рії вітчизняної середньовічної та ранньомодерної філософії саме 
перший тип, оскільки історія філософської думки здатна осягну- 
ти всі форми існування філософського мислення та якнайкраще 
вписатися в контекст духовної культури зазначених періодів. Цей 
підхід довів свої переваги, і сьогодні ми маємо значний масив 
досліджень, що висвітлюють різні аспекти філософської думки 
українського бароко [171, c. 151-157; 228, c. 53-62; 247; 299, 
c. 197-203; 301; 305]. Однак він має і низку суттєвих недоліків. 



 

28 

Так, через розмитість критеріїв «філософськозначущими» можуть 
бути проголошені будь-які ідеї, міркування й образи, що потра- 
пили в поле зору дослідника. А статус «мислителя-любомудра» 
іноді отримують персоналії, що взагалі не мають відношення до 
філософії, однак залишили певний артефакт, у якому дослідник 
«розгледів» філософську значущість. Саме ж поняття філософ-
ської культури у цьому разі розмивається й фактично зливається 
з уявленнями про духовну культуру взагалі. 

Окремої уваги заслуговує ціннісний підхід до вивчення історії 
української філософії епохи бароко [79], а також тісно пов’язана з 
ним історія філософських понять, що як жанр розвивалася на За-
ході Георгом Гадамером [37, c. 26-43], а останнім часом апробу-
ється в галузі досліджень історії української філософії [76, c. 132-
143]. 

Ціннісний підхід, що стосовно українського бароко представ-
лений головним чином працями Лариси Довгої, спрямований 
на вивчення системи цінностей, «притаманних носіям культури 
ранньомодерної України». Дослідниця уважає, що такий аналіз 
«…дозволяє звести до спільного знаменника різноспрямовані по-
шуки релігійних та світських мислителів» [79, c. 13]. Така фікса-
ція системи цінностей є важливим елементом опису культури, 
який «потрібен для реконструкції уявлень її носіїв про повсяк-
денні орієнтири у предметній чи соціальній дійсності, про став-
лення до актуальних подій і явищ, про нормативну чи девіантну 
поведінку тощо» [79, c. 8]. 

Традиційною методологічною проблемою (про яку вже йшло-
ся вище), з якою стикаються дослідники культури українського 
бароко, є релігійний характер джерел, на основі яких доводиться 
її вивчати. Дослідниця пропонує як методологічний підхід до бо-
гословських джерел їх культурологічний аналіз, що враховує кон-
текст їх існування в межах певної культури. 

Особливістю богословських джерел є їх універсальний харак-
тер, що обумовлений спрямованістю до позачасових та надетніч-
них ідеалів чи взаємин людини з Богом. Відповідно, цю універ-
сальність не можна ігнорувати. Тож при аналізі морально-етич-
них уявлень релігійного мислителя дослідник має зважати на їх 
конфесійний характер. Однак, «сфера функціонування богослов-
ських текстів та міра їх умонтованості у структуру суспільної сві-
домості залежала від типу культури, в межах якої вони побуту- 
вали, та конкретної історичної ситуації, яка сприяла чи не сприя-



 

29 

ла такому “вмонтовуванню”» [79, c. 32]. Таким чином, «культуро-
логічний аналіз богословських текстів передбачає їх розгляд не 
тільки… крізь призму розвитку конфесійної доктрини…, що є 
специфічною цариною історії богослов’я, а як імпліцитно прита-
манне певній культурі явище, котре, по-перше, відчутно вплива- 
ло на формування типу культурного середовища…, а по-друге, 
саме було породжене середовищем…» [79, c. 32]. Тобто, ці текс- 
ти поруч з універсальними моментами, обумовленими конфесій-
ною приналежністю, відображають специфіку морально-етичних, 
антропологічних та інших уявлень, актуальних для культури, у 
якій вони існували. Отже, на їх основі можливо вивчати уявлення 
вітчизняних церковних мислителів про людину та її моральне 
життя. 

На підставі цих текстів можна реконструювати особливості 
вітчизняної культури, що відрізняється різноманітністю факторів, 
які взаємодіють. Як пише Л. Довга, «…в умах інтелектуалів 
XVII ст. вибудовувалися культуротворчі коди, а матеріалом, який 
постачав ці коди, були всі доступні українським авторам джере- 
ла – як тексти візантійської традиції, так і твори католицького 
та протестантського письменства» [78, c. 13]. Таке різноманіття 
впливів дослідниця пояснює через концепцію поліморфізму куль-
тури українського бароко, що була запропонована Джованною 
Броджі Беркофф [334, c. 325-387] та розвинута Наталею Яковенко 
[317, c. 57-95; 318]. Згідно з цією концепцією, «здатність україн-
ського бароко засвоювати й адаптувати чужорідні елементи, 
включати їх до власного семантичного поля становить його сут-
нісну характеристику» [78, c. 12]. Відповідно, еластичність куль-
турного коду, здатність асимілювати зовнішні впливи, а також 
пов’язаний з ними діалогізм [79, c. 291] трактується не як ознака 
«недорозвиненості», а як невід’ємна особливість вітчизняної ба-
рокової культури [79, c. 41]. При чому мова йде не про «механіч-
не копіювання» чужих зразків та ідей, а про здатність культури 
«критично оцінити здобутки іншої та відібрати з них тільки те, 
що вже іманентно перебуває в надрах культури, яка зазнає впли-
ву» [79, c. 292], тобто того, що відповідає її потребам та «підхо-
дить по духу» (у випадку могилянської традиції – не вступає в 
гостру суперечність з православними канонами). 

У дослідженнях з історії філософських понять, що «…розта-
шовані на межі філософії, історії культури та лінґвістики, йдеться 
про те, аби мову, якою писали свої тексти українські інтелектуа-



 

30 

ли ранньомодерної доби, витлумачити (розкрити) не в сучасних 
категоріях, а згідно із смислами, притаманними певним словам/ 
поняттям/термінам саме у XVII-XVIII ст.» [76, c. 132]. При цьому 
важливим є дослідження того, «…як змінюється/стабілізується не 
тільки значення, але й обсяг поняття, коли певні явища, позначу-
вані доти тією ж лексемою, що й сформоване поняття, залиша-
ються поза ним (чи отримують для свого позначення іншу/інші 
лексеми) як невідповідні за тими чи тими ознаками» [76, c. 134]. 

Цей підхід досить сильно перекликається з культурологічним, 
який також надає вагоме значення філософському лексичному й 
понятійному апарату як елементу філософської культури епохи 
та світогляду конкретного мислителя. Важливість цього напрям-
ку для розуміння вітчизняної культури українського бароко та-
кож обумовлена її полілінгвізмом [29, c. 9-54]. Використання у 
вітчизняних текстах XVII ст. декількох мов (латини, церковно-
слов’янської, староукраїнської та польської) ставить проблему 
дослідження особливостей перекладу латинських філософських 
понять як способу їх залучення до української філософської куль-
тури. Переклад філософської/богословської лексики староукраїн-
ською чи церковнослов’янською мовами мав свої особливості 
щодо тлумачення термінів та понять, адже усталених норм щодо 
їх інтерпретації та відтворення на той час іще не існувало [76, 
c. 134]. 

Підсумовуючи огляд основних підходів до вивчення та тлума-
чення особливостей філософської думки в українській духовній 
культурі, слід наголосити на тих принципах й методах, які вида-
лися найбільш продуктивними в ситуації дослідження філософ-
ської складової у проповідницькій спадщині Антонія Радивилов-
ського. 

Малодослідженість спадщини проповідника (особливо її руко-
писної частини), а також фрагментарність свідчень про його біо-
графію змусила вдатись до описового методу фіксації фактів, що 
стосуються творчості та життєвого шляху Антонія Радивилов-
ського. На підставі даного фактажу відбулась раціональна рекон-
струкція біографії мислителя та кола літературних джерел, якими 
послуговувався проповідник. 

Зважаючи на релігійний характер спадщини Антонія Радиви-
ловського, вибрано культурологічний підхід до її дослідження, 
розроблений у працях В. Горського, Л. Довгої та С. Йосипенка. 
Ключовим полем для вивчення спадщини мислителя є філософ-



 

31 

ська культура епохи. Це поняття є достатньо широким, аби вміс-
тити в себе все різноманіття форм та функціонування філософ-
ської думки, зокрема, й існування філософії на порубіжжі та в су-
в’язі з релігією чи мистецтвом. Однак, це поняття дозволяє втри-
матись у межах поля філософської проблематики, адже дистан-
ціює «філософське» від інших форм осягнення світу. Культуроло-
гічний підхід дозволяє розглядати тексти Антонія Радивиловсько-
го як джерело, у якому відображені особливості філософської 
культури та морально-етичної думки українського бароко. Вод-
ночас враховується богословська специфіка джерела, що дозво-
ляє адекватно його тлумачити, розрізняючи загальноконфесійний 
погляд та специфічну точку зору проповідника на різні проблеми. 

При дослідженні уявлень про щастя в спадщині Антонія Ради-
виловського використовується ціннісний підхід, що дозволяє ви-
явити місце цих уявлень в ієрархії цінностей, властивій культурі 
українського бароко, а також можливі значення, які вкладалися в 
це поняття мислителем. 

При зверненні до контексту творчості Антонія Радивиловсько-
го у цьому дослідженні врахований нелінійний характер розвитку 
вітчизняної філософії, акцентований багатьма дослідниками. Цей 
фактор дозволяє поглянути на феномен культури українського 
бароко як на самоцінне та особливе явище. Однак, у такому разі, 
робиться акцент на діалогізмі української духовної культури дру-
гої половини XVII століття [79, c. 297] як прояві цієї нелінійності. 
Діалог епох, культур та традицій, що розгортався на сторінках 
текстів барокових мислителів, доповнювався діалогом автора зі 
сферою божественного, читачем (адресатом) та з самим собою 
[79, c. 300-301]. 

Це утворювало неповторне обличчя духовної культури україн-
ського бароко, у якому поєднались різноманітні, інколи контраст-
ні, феномени, що можуть бути зведені воєдино за допомогою 
концепції поліморфізму. З позиції діалогізму (властивого всім ви-
ще окресленим підходам) та поліморфізму спадщина проповідни-
ка може бути проаналізована як цілісний феномен на предмет ви-
явлення та оцінки різноманітних (культурних, конфесійних, ідей-
них) упливів. Сам проповідник, відповідно до цього підходу, по-
стає як суб’єкт розвитку культури, який, вступаючи в діалог з ін-
шим, приміряє на себе його культурні здобутки не з метою сліпо-
го запозичення, а для відбору та адаптації того, що відповідає по-



 

32 

требам і духу власного культурного простору й може збагатити 
його. 

Такий погляд обумовлює необхідність використання методу 
компаративного аналізу при дослідженні творчості проповідника. 
Порівняння його текстів зі спадщиною інших представників мо-
гилянської традиції та іноконфесійними текстами дозволяє вста-
новити співвідношення загального та одиничного, інваріантного 
та варіативного в розвитку вітчизняної філософської культури. 
Синхронічні порівняння доповнюються діахронічними, що допо-
магає виявити ґенезу та процес становлення досліджуваних ідей і 
явищ у вітчизняній духовній культурі. 

Окреслені вище принципи можуть бути доволі плідними при 
дослідженні спадщини інтелектуалів, статус яких як філософів є 
невизначеним, проте у текстах яких наявна потужна філософсь- 
ка складова, що потребує свого дослідження. Проте і тут присут-
ня низка проблемних моментів, що потребують уточнення само- 
го поняття «філософська культура» та окреслення його меж, що 
зроблено у відповідному розділі цього дослідження. 
 

1.2. СТАН ДОСЛІДЖЕННЯ СПАДЩИНИ 
АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО 

 

Церковна проповідь уже давно стала об’єктом історичних та 
історико-філософських досліджень зарубіжних вчених, які при-
святили свої праці широкому колу питань, пов’язаних із функціо-
нуванням проповідництва (здебільшого католицького та протес-
тантського) в епоху Середньовіччя та раннього Нового часу. 

Так, зокрема, дослідження Лариси Тейлор [378] присвячені іс-
торії церковної проповіді у Франції у реформаційний та ранньо-
модерний період, а також проблемам взаємодії проповідників та 
пастви. Дослідниця вивчає соціальну історію церковної проповіді 
і її вплив на норми поведінки вірян, звертаючи увагу на зразки 
моральності, що пропонувалися проповідниками та могли бра-
тись на озброєння паствою. На думку Тейлор, проповідь була ос-
новним знаряддям, за допомогою якого Церква намагалася поши-
рювати свій вплив у суспільстві, морально дисциплінувати вірян, 
змагатися з іноконфесійними конкурентами тощо. Авторка ствер-
джує, що на матеріалах проповідей можна досліджувати не тіль- 
ки історію літератури, але й історію релігії, історію суспільних 
вчень та антропологічних уявлень. 
  



 

33 

Дослідники Мануель Моран та Хосе Андрес-Галлего [358, 
c. 159-194] в межах розвідки, присвяченої «людині бароко», про-
аналізували образ проповідника в культурі європейського бароко, 
звернувши увагу на процес підготовки та виголошення проповіді, 
значення інституту проповідування в житті Церкви та суспільст-
ва. 

Казимір Панус у розвідці, присвяченій історії проповідництва 
в католицькій Церкві [363], розглядає становлення християнсько-
го проповідництва від епохи раннього християнства до сучаснос-
ті. Значна увага приділяється проповіді в епоху Середньовіччя та 
Нового часу. Автор звертає увагу на біографії великих проповід-
ників, особливості їх творчості та розвиток гомілетики в різні іс-
торичні епохи. Окрім цього, дослідник намагається з’ясувати 
роль проповідництва в житті Церкви в різні часи. Для вирішення 
цієї проблеми Панус пропонує знайти відповіді на три питання: 

– Як конкретний проповідник розумів своє служіння словом у 
контексті сучасної йому церковної свідомості? 

– Як чітко він сприймав, належним чином інтерпретував і 
включав в своє служіння весь контекст церковного життя свого 
часу? 

– Чи мала (і якою мірою) діяльність проповідників результати 
в царині втілення в життя місії Церкви? [363, c. 25-26]. 

Таким чином, це дослідження звертає увагу не лише на зов-
нішній, формальний бік історії проповідництва, але й вивчає уяв-
лення про суть проповідницького служіння, його роль в церков-
ному житті та розумінні своєї місії самими «казнодіями». 

Дослідження спадщини польських проповідників представлені 
рядом праць, присвячених як загальному аналізу польської про-
повідницької традиції, так і окремим її представникам. 

Так, дослідник Чеслав Хернас у фундаментальній праці, при-
свяченій польському бароко [344], зробив літературознавчий 
огляд проповідницького жанру, звернувши увагу на творчість ос-
новних проповідників, її ідейне та тематичне наповнення. Окрема 
увага розвитку польської проповіді присвячена в вищезгаданому 
дослідженні К. Пануса [363]. 

В цьому контексті слід звернути увагу на дослідження дороб-
ку Петра Скарги та Томаша Млодзяновського, тексти яких увій-
шли до джерельної бази цієї монографії. 

Спадщині Петра Скарги присвятили свої дослідження Казимір 
Джимала [338], Станіслав Обірек [360], Казимір Панус [362] та 



 

34 

ін. Праці К. Джимала та К. Пануса містять важливу інформацію 
щодо біографії, творчої спадщини проповідника та його ролі в 
культурному розвитку й релігійному житті Речі Посполитої. 
С. Обірек присвятив своє дослідження суспільно-політичним по-
глядам Скарги, висвітивши образ Церкви та держави, який пропо-
відник намагався прищепити пастві. Аналізуючі «Сеймові казан-
ня» Петра Скарги, дослідник звертає увагу на їх широку джерель-
ну базу, що обіймає праці Отців Церкви, середньовічних схолас-
тів та ренесансних гуманістів. 

Не менш широке висвітлення в науковій літературі отримав 
доробок Томаша Млодзяновського. 

Францішек Гренюк у своєму дослідженні вивчає морально-
етичні ідеї в спадщині Томаша Млодзяновського (1622-1686 рр.): 
польського проповідника, сучасника Антонія Радивиловського. 
Спадщина Млодзяновського розглядається у контексті розвитку 
католицької моральної теології в Європі взагалі та Речі Посполи-
тій зокрема [342]. 

Ряд досліджень Владислава Августина та Францішека Баргеля 
присвячено вивченню філософської складової проповідей Тома-
ша Млодзяновського. Зокрема В. Августин досліджує погляди 
польського проповідника на матерію [328, c. 269-278]. А. Баргель 
розглядає метафізичні погляди Млодзяновського [329, c. 229-258] 
та вплив на його творчість філософії Суареса [330, c. 265-277]. 

Тож, на матеріалі західної проповіді досліджено низку важли-
вих питань, що стосуються суспільної ролі проповідництва, ідей-
ного змісту церковних повчань та самоусвідомлення проповідни-
ками своєї місії. 

Зі свого боку вітчизняна проповідь, представлена православ-
ною традицією, також стала предметом досліджень. Так, значну 
увагу її розвитку в епоху бароко приділили історики та літерату-
рознавці Михайло Возняк [35], Михайло Грушевський [57; 58; 
59], Володимир Крекотень [135], Дмитро Ліхачов [156], Сергій 
Маслов [168, c. 117-141], Олекса Мишанич [268; 269], Іван Огієн-
ко [190; 191], Любов Олійник [194, c. 69-81], Володимир Перетц 
[204], Микола Петров [206], Павло Попов [212, c. 213-233], Ін- 
на Чепіга [289, c. 5-51], Ілля Шляпкін [310]. У працях згаданих 
дослідників розглядаються жанрові особливості проповіді, здійс-
нюється опис біографії та творчої спадщини проповідників. Та-
кож подається узагальнена характеристика церковної проповіді 
XVII століття. Однак, ця характеристика зводиться до констатації 



 

35 

схоластичності української барокової проповіді та її зв’язку з за-
хідною латинською (польською) культурою. 

Проповіді представників могилянського кола, що працюва- 
ли на теренах Росії (Симеона Полоцького, Єпіфанія Славинецько-
го) досліджуються в розвідках Анни Єлеонської [88, c. 104-117; 
89, c. 201-220]. Дослідниця виявляє особливості ораторської про-
зи XVII століття та розглядає спадщину згаданих мислителів в 
контексті російської та західної літератур епохи бароко. Також 
А. Єлеонська звертає увагу на світоглядну складову проповід-
ницької літератури, зокрема уявлення про людину і її взаємини зі 
світом. 

Дослідження українських та зарубіжних вчених: Марії Ґрації 
Бартоліні [331, c. 499-527], Джованни Броджі Беркофф [335, 
c. 414-424], Лариси Довгої [72, c. 119-129; 79], Валерія Земи [103, 
c. 199-214], архиєп. Ігоря Ісіченка [107], Маргарити Корзо [125; 
126], Мажани Кучинської [346], Алісії Новак [359, c. 125-135], 
Леоніда Ушкалова [270; 271], Девіда Фріка [341], Галини Чуби 
[303], Світлани Шуміло та Віталія Шуміло [314, c. 114-123] за-
свідчують високий потенціал спадщини вітчизняних проповідни-
ків XVII століття як джерела для вивчення різних проблем духов-
ної культури українського бароко. 

М. Корзо звертається до порівняння католицької (польської) 
та православної (української) проповіді XVII століття з огляду на 
висвітлення в ній образу людини [125; 126]. Вдаючись до компа-
ративного аналізу, дослідниця з’ясовує спільне та відмінне в тлу-
маченні польськими та українськими проповідниками шляху спа-
сіння душі та поведінки людини в соціумі [125, c. 7]. 

Праці Л. Довгої [72, c. 119-129; 79] присвячені вивченню низ-
ки морально-етичних проблем у спадщині барокових проповідни-
ків: Лазаря Барановича, Йоаникія Ґалятовського, Антонія Радиви-
ловського. Дослідниця вважає, що культурологічний аналіз скла-
дової барокової проповіді дає багатий матеріал для вивчення 
«морально-етичних цінностей, до наслідування яких власне і мав 
спонукати казнодія» [72, c. 122]. Також проповіді можуть розпо-
вісти про життєві орієнтири тогочасного українського суспільст-
ва, а також про те, «…якою мірою співвідносилися вчення про 
мораль з реально притаманними тогочасному соціуму практика-
ми поведінки, а також, яким міг (або мав) бути вплив релігійних 
практик на формування світоглядної парадигми пересічних пара-



 

36 

фіян та на стратегії їх соціальної поведінки в публічному та при-
ватному житті…» [83, c. 242]. 

Слід згадати фундаментальну працю Наталії Яковенко, при-
свячену спадщині Йоаникія Ґалятовського [321]. У ній авторка 
здійснила «відтворення способів транслювання християнського 
досвіду могилянськими книжниками XVII ст.» [321, c. 10]. Дося-
гаючи цієї мети, дослідниця на матеріалах текстів Йоаникія Ґаля-
товського розглянула уявлення про сакральне, прояви побожнос-
ті, сприйняття святощів, есхатологічні й сотеріологічні картини 
та інші питання релігійної культури того часу. Також Н. Яковен-
ко здійснила детальну реконструкцію біографії проповідника. У 
вказаній монографії вперше детально розглянуто розлогу дже-
рельну базу, на яку спирався мислитель, формуючи власні тексти. 
Також дослідниця аналізує уявлення проповідника про соціальні 
та міжетнічні стосунки, акцентуючи увагу на моментах збігу то-
чок зору «казнодія» та пастви. 

Таким чином, зарубіжна та вітчизняна наука вже має досить 
значний досвід вивчення церковних проповідей. Однак, відповід-
но до мети цього дослідження, слід продовжити цей виклад огля-
дом розвідок, присвячених безпосередньо Антонію Радивилов-
ському, доробок якого донедавна вивчався головно у сфері літе-
ратуознавчих студій. Насамперед слід згадати фундаментальні 
праці, що вийшли з-під пера Михайла Марковського [167] та Во-
лодимира Крекотня [134]. 

Досить ґрунтовний огляд історико-літературних досліджень 
спадщини Антонія Радивиловського зроблений Софією Азов- 
цевою [5, c. 143-148], яка розділила історіографію літературо-
знавчих досліджень цієї проблеми на три періоди: наукові пра- 
ці другої половини ХІХ століття; наукові праці другої половини 
ХХ століття; наукові праці початку ХХІ століття [5, c. 144]. 

Перший період характеризується реконструюванням даних з 
біографії проповідника (Віктор Аскоченський, Філарет Гумілев-
ський) та зверненням до їх історичного аспекту (Микола Косто-
маров). З 80-х рр. ХІХ століття увагу науковців привертають ху-
дожні особливості проповідей Антонія Радивиловського (Михай-
ло Марковський, Іван Франко). 

Наступні наукові розвідки, присвячені Антонію Радивилов-
ському, припадають на другу половину ХХ ст. (Олександр Бі-
лецький, Михайло Грицай, Василь Микитась, Федір Шолом). 
Найвизначнішою працею цього періоду є «Оповідання Антонія 



 

37 

Радивиловського» Володимира Крекотня [134]. Третій період в 
огляді Софії Азовцевої представлений працями Сергія Єфремова, 
Дмитра Чижевського та Валерія Шевчука [5, c. 144-145]. 

Не маючи на меті полемізувати з дослідницею, зауважу, що 
відповідно до хронологічного принципу, закладеного самою 
С. Азовцевою в основу свого огляду [5, c. 144], праці С. Єфремо-
ва та Д. Чижевського не належать до сучасного періоду. Адже, 
цитована авторкою «Історія українського письменства» С. Єфре-
мова [91] була написана на початку ХХ ст. і ще за життя ученого 
видавалася чотири рази (з 1911 по 1929 рр.). Це порушує хроно-
логію періодизації, пропонованої в огляді. Так само, дослідження 
Д. Чижевського «Історія української літератури» було видане в 
Нью-Йорку у 1956 р. [293] й перевидане у 2003 р. в Україні [294]. 
Однак, незважаючи на зазначені концептуальні неточності, огляд 
Азовцевої залишається досить інформативним. 

До перших спроб висвітлити творчість Антонія Радивиловсь-
кого належить робота В. Аскоченського «Киев с древнейшим его 
училищем Академиею» (1856) [12, c. 164], а також «Обзор рус-
ской духовной литературы (862-1720)» (1857) Філарета Гумілев-
ського [276, c. 204]. У них подано короткі біографічні відомості 
про проповідника та уривчасті дані про його доробок. Також жит-
тя проповідника привернуло увагу Ксенофонта Говорського, який 
коротко описав його біографію у статті «Радивиловский Антоний 
(Краткий биограф. очерк)» (1864) [42, c. 183]. 

М. Костомаров у праці «Русская история в жизнеописаниях ее 
главнейших деятелей» (1874) [128] зробив спробу описати життя 
та творчий доробок Антонія Радивиловського в історичному кон-
тексті. Однак ця розвідка є невеликою за обсягом та носить суто 
довідковий характер. 

А. Торочинський (1876) зробив огляд біографії та спадщини 
проповідника й охарактеризував практичну цінність проповідей 
Антонія Радивиловського з огляду на ведення душпастирської ді-
яльності [265, c. 370-379]. 

На структурних особливостях спадщини проповідника, семан-
тиці назв його збірок та присвятах зупинив увагу Омелян Огонов-
ський в «Історії літератури руської [української]» (1887) [192, 
c. 318-319]. Уривчасті відомості про життя Антонія Радивилов-
ського подаються в «Энциклопедическом словаре» за редакцією 
Івана Андрієвського (1890) [316, c. 586]. 
  



 

38 

Першою фундаментальною працею, присвяченою безпосе- 
редньо Антонію Радивиловському, є розвідка М. Марковського 
«Антоний Радивиловский, южнорусский проповедник XVII века» 
(1894), який «ґрунтовно досліджував не тільки передумови ви-
никнення проповіді як літературного жанру, але й аналізував 
творчість багатьох видатних проповідників ХVІІ ст., особливості 
побудови казань та їх художньо-стилістичні риси» [5, c. 145]. 

Іван Франко, звертаючись до спадщини проповідника (1910), 
описує її обсяг та зауважує символічний стиль його повчань [283, 
c. 62]. Загалом, І. Франко не високо оцінює доробок Антонія Ра-
дивиловського, вважаючи схоластичний та повчальний зміст його 
проповідей відсталим з огляду на загальноєвропейський кон-
текст. Вочевидь, така позиція дослідника обумовлена його світо-
глядно-методологічними установками і нині потребує суттєвих 
коректив. 

Таке ж бачення спадщини Антонія Радивиловського прита-
манне працям С. Єфремова (1929), який вважає міркування мис-
лителя штучними, хоч і не відірваними від життя. Дослідник пи-
ше, що у проповідника «проступає бажання бути популярним у 
своїх казаннях і подекуди йому з цим щастило, надто там, де він 
оживлює свій виклад то цікавою історією, то приказкою народ-
ною чи анекдотом, як ілюстрацією до теми. Звичайно, цю попу-
лярність, відповідно до духу тодішнього часу, треба брати дуже 
умовно і з великими обмеженнями, бо доходив її автор штучними 
способами, часто віддаючи живий зміст на поталу гучній фразі, 
нещирому витійству, отим алегоріям, порівнянням, діалогам у 
схоластичному дусі» [91, c. 98]. 

Натомість Дмитро Чижевський (1956) у студіях, присвячених 
історії української літератури, звертає увагу на стилістичні аспек-
ти проповідей Антонія Радивиловського. Дослідник оцінює стиль 
проповідника як такий, що значно складніший, ніж у Йоаникія 
Ґалятовського, однак «одночасно зустрічаємо помітне наближен-
ня до сучасності та до народної літератури» [293, c. 295-296]. 
Д. Чижевський зауважує моралістичне забарвлення проповідей 
Антонія Радивиловського та активне вживання проповідником 
повчальних прикладів з різних джерел, а також латинських і на-
родних афоризмів. 

Олександр Білецький у «Хрестоматії давньої української літе-
ратури» (1967) [21, c. 321-322] зупиняється на біографії проповід-
ника та публікує фрагменти з текстів Антонія Радивиловського. 



 

39 

Найвизначнішою літературознавчою працею, присвяченою 
Антонію Радивиловському, є ґрунтовна розвідка Володимира 
Крекотня «Оповідання Антонія Радивиловського» (1983) [134]. 
Це дослідження містить біографію проповідника, яка, загалом, 
повторює інформацію, вміщену в працях кінця XIX – початку 
ХХ ст., а також бібліографічний опис збірок його проповідей. Ав-
тор здійснює аналіз джерел, якими користувався Антоній Ради-
виловський, складаючи свої проповіді, розглядає стилістичні та 
змістові характеристики повчань проповідника та робить побіжне 
звернення до морально-етичної складової спадщини Радивилов-
ського. Стаття В. Крекотня, присвячена поглядам мислителя на 
ораторське мистецтво [132, c. 39-49] та соціальні обов’язки про-
повідника, залишається єдиною розвідкою із вказаної проблеми. 

В. Крекотень досить ґрунтовно дослідив соціально-історичні й 
літературні передумови виникнення в українській духовній куль-
турі казання нового «латино-польського» типу, представником 
якого був Антоній Радивиловський. Вчений звернув увагу на ви-
користання проповідником байок та інших наративних елементів 
риторичного підсилення проповідей. Дослідник уважає тексти 
проповідника «яскравими прикладами культової ораторської про-
зи, які багаті новелістичними “прикладами” різних жанрів» [5, 
c. 146]. 

Наприкінці радянської епохи до спадщини Антонія Радиви-
ловського звернулись у колективному дослідженні літературо-
знавці Михайло Грицай, Василь Микитась та Федір Шолом 
(1989). Вони описали творчий шлях проповідника та виділили ос-
новні художньо-стилістичні риси його творів [56]. Однак, у цьо-
му виданні, що носить ознайомлювальний характер, ніяких нових 
відомостей про Антонія Радивиловського та його спадщину не 
вміщено. 

Серед сучасних літературознавчих досліджень, у яких зверта-
ється увага на доробок проповідника, слід згадати книгу В. Шев-
чука «Муза Роксоланська» (2005) [307, c. 72]. Дослідник, перед-
усім, зупиняється на аналізі байок Антонія Радивиловського, хоч 
не оминає і мовно-стилістичних особливостей його творів [5, 
c. 147]. 

Книга архиєпископа Ігоря Ісіченка «Історія української літера-
тури: епоха бароко XVII-XVIII ст.» (2011) [107] також є радше 
оглядовою. Крім біографічних відомостей про Антонія Радиви-



 

40 

ловського, автор звертається до історико-літературного аналізу 
збірок «Огородок Маріи Богородицы….» та «Вінець Христов». 

Втім, доробок Антонія Радивиловського аналізується не тільки 
в оглядових працях. Його творчості присвячено і низку спеціаль-
них розвідок. Зокрема, це дослідження сучасних літературознав-
ців та культурологів: Софії Азовцевої [3, c. 634-639; 4, c. 64-68], 
Василя Денисюка [67, c. 333-355; 68, c. 3-13], Ігоря Ісіченка [108], 
Світлани Кагамлик [114, c. 99-101; 115, c. 178-180], Тетяни Лев-
ченко-Комисаренко [143, c. 34-44; 144, c. 301-307; 145, c. 125-
128], Ольги Максимчук [164, c. 66-71; 165, c. 7-13], Леоніда 
Ушкалова [272, c. 322-323] та ін. Ці праці переважно присвячені 
аналізові риторичних прийомів, літературних образів, символіці 
та топосам, що мають місце у творчості проповідника. 

Спадщина Антонія Радивиловського опинилася також у полі 
зору мовознавчих студій. Так, Оксана Ніка на матеріалі порівнянь 
текстів Антонія Радивиловського та Францішека Дзіловського 
дослідила польські мовні впливи в проповідницькому жанрі ста-
роукраїнської мови [180, c. 226-235]. Оксана Зелінська, спираю-
чись на тексти Антонія Радивиловського, провела аналіз мовних 
особливостей української барокової проповіді [102]. Дослідниця 
проаналізувала роль народної розмовної мови в лексиці церков-
них проповідей, специфіку лексичного складу повчань, а також 
охарактеризувала їх художньо-стилістичну структуру. При цьому 
вона звертає увагу на джерела розвитку проповідницького жанру 
в контексті української барокової культури. 

Окремі біографічні дані про проповідника можна почерпнути з 
сучасних історичних довідкових видань, що повторюють відо-
мості попередніх досліджень [304, c. 451]. 

Найменше вивченою досі залишається філософська й світо-
глядна складова творчості Антонія Радивиловського, яка ще до-
недавна залишалася поза увагою науковців. Нині ця прогалина 
починає заповнюватися: окремим філософським та світоглядним 
аспектам спадщини Антонія Радивиловського присвячено ґрун-
товні розвідки Джованни Броджі Беркофф, Марії Ґрації Бартоліні, 
Лариси Довгої та ін. 

Досить вагомими в цьому контексті є праці Дж. Броджі Бер-
кофф, яка, аналізуючи тексти проповідей Антонія Радивиловсь-
кого, намагається з’ясувати принципи формування світогляду 
українського суспільства, культурні та ментальні особливості 
українського бароко [335, c. 414-424]. 



 

41 

М.Ґ. Бартоліні звертає увагу на християнську моральну проб-
лематику, зокрема на дискурс страждання в проповідях Антонія 
Радивиловського [331, c. 499-527]. 

Л. Довга [76, c. 132-143; 77, c. 56-60; 83, c. 241-248] викорис- 
товує доробок проповідника для вивчення системи цінностей в 
українській бароковій культурі. Так, на матеріалах проповідей 
Антонія Радивиловського дослідниця розглянула уявлення про 
свободу волі, гріх та чесноту, а також добро та благо [74, c. 113-
132], відтворюючи їх значення в культурі XVII ст. 

Лексичним засобам позначення моральних чеснот присвяче- 
на розвідка вже згадуваної дослідниці Оксани Зелінської [101, 
c. 144-148], яка також використовує тексти Антонія Радивиловсь-
кого. Авторка звертає увагу на зв’язок підбору проповідником 
відповідної лексики з механізмом морального переконання паст-
ви. 

Таким чином, проповідь вже зарекомендувала себе як джерело 
для вивчення історії літератури та духовної культури. Творчість 
вітчизняних проповідників, зокрема й Антонія Радивиловського, 
стала об’єктом наукового зацікавлення різних учених, які уже на-
мітили та реалізували низку важливих напрямків дослідження: іс-
торія розвитку проповіді як літературного жанру; філологічний та 
філософський аналіз мови проповідей; реконструкція біографій 
та опис творчого спадку проповідників; соціальна історія пропо-
віді; вивчення ролі цього жанру в релігійній культурі; аналіз мо-
рально-етичної та аксіологічної складової проповіді тощо. Однак, 
цю роботу не можна вважати завершеною. Адже чимало проб-
лемних питань все ще залишаються невирішеними. 

Зокрема, філософська складова української барокової пропові-
ді залишається недостатньо дослідженою і потребує детальнішої 
уваги. Адже проповідь як жанр, що призначений для публічного 
дискурсу, може розкрити міру обізнаності її автора і зі специфіч-
но філософськими/богословськими текстами, і з особливостями 
його філософської культури, і зі способами ретрансляції читачам/ 
слухачам певних філософських ідей, захованих у канві пропові-
дей. Набір філософських ідей, понять та образів, що знаходять со-
бі місце у проповідях, мав своїм джерелом «високу» філософію 
та міг формуватися за рахунок своєрідного перекочовування фі-
лософських ідей із академічного середовища. Усе це потребує ре-
тельного аналізу. 
  



 

42 

На сьогодні вже здійснено декілька філософських розвідок 
спадщини Антонія Радивиловського, але жодна з цих праць не 
носить монографічного характеру. Тому саме цей найменш до-
сліджений сегмент вивчення спадщини проповідника потребує 
окремої уваги. Відтак філософська складова проповідей Антонія 
Радивиловського і стала основним предметом аналізу у цій моно-
графії. 
 

1.3. ЖИТТЄВИЙ ШЛЯХ 
АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО 

 

Про життєвий шлях проповідника, на жаль, відомо небагато. 
Однак, біографічні дані про життя Антонія Радивиловського мо-
жуть бути розширені за рахунок аналізу історичного контексту 
діяльності проповідника та пошуку паралелей між відомими фак-
тами його біографії з життям його сучасників. 

Цілком вірогідно, що за походженням Антоній Радивиловсь-
кий був дрібним шляхтичем. Достеменно невідомо, де і коли він 
народився. На роль малої батьківщини проповідника претенду-
ють Волинь та Чернігівщина. Якщо врахувати існуючу в той час 
традицію утворення шляхетських прізвищ від назв населених 
пунктів, у яких розташовувалися володіння сім’ї, то місцем по-
ходження прізвища майбутнього проповідника могло стати міс-
течко Радивилів на Волині. Зверну увагу, що саме на Волинь ті-
кає Антоній Радивиловський, рятуючись від «жахів війни» [321, 
c. 210]. 

Чернігівська версія, що наразі залишається найбільш часто по-
вторюваною, започаткована Михайлом Марковським. Дослідник 
на основі лінгвістичного аналізу творів проповідника припускає, 
що його батьківщиною було місто Чернігів або Чернігівщина 
[167, c. 1-2], де також присутні населенні пункти з назвами, від 
яких гіпотетично могло утворитися прізвище проповідника [141, 
c. 49-61]. 

Навчався Антоній Радивиловський у Київській колегії в 
40-х рр. XVII ст., де на той час викладали Лазар Баранович та Іно-
кентій Ґізель, майбутній патрон проповідника. У той же час в ко-
легії здобував освіту й інший діяч, споріднений Антонію Радиви-
ловському по творчості і часу початку духовної кар’єри – Йоани-
кій Ґалятовський, який згодом стане «протеже» Лазаря Баранови-
ча. 
  



 

43 

Лазар Баранович викладав у колегіумі з 1642 до 1647 р. (у цьо-
му році він стає ректором школи при Свято-Покровському монас-
тирі в Гощі, а на час повернення до Києва і очолення Лазарем Ба-
рановичем колегії в 1650 р. Антоній Радивиловський уже закін-
чив навчання). Інокентій Ґізель починає викладати з 1645 р. (за 
іншими даними з 1642 р.) і 1646 р. стає ректором колегії. Виходя-
чи з цього, можна спробувати відновити хронологію навчання 
Антонія Радивиловського в колегії. 

Так, нижчі класи граматики займали близько чотирьох років 
навчання, два роки тривало навчання в середніх класах – поетики 
і риторики, філософія вивчалася два роки, а теологія – чотири. 
Але, як відомо, до останньої третини XVII століття у Київській 
колегії курс теології викладався в скороченому вигляді [319, 
c. 294], так що гіпотетично можна припустити, що навчання у 
цьому закладі під час перебування Антонія Радивиловського сту-
дентом тривало близько десяти років. Відомо, що закінчив він ко-
легію 1649 або 1650 р., фактично одночасно з Йоаникієм Ґаля-
товським, який прийняв постриг 1650 р. 

Курс поетики і риторики Антонію Радивиловському та Йоани-
кію Ґалятовському, очевидно, читав Лазар Баранович. Інокентій 
Ґізель викладав курс філософії в 1645-1647 рр. [79, c. 63] (його 
рукопис нині частково опубліковано, він має назву «Твір про всю 
філософію» [66, c. 27-408]). Цілком імовірно, що під час викла-
дання цього курсу між Інокентієм Ґізелем і обдарованим студен-
том Антонієм Радивиловським могли зав’язатися дружні стосун-
ки. Крім того, до кінця 40-х років у Радивиловського мав залиши-
тися час для оволодіння хоча б скороченим курсом теології, без 
якого він не міг би займатися проповідуванням. Тож курс філосо-
фії Інокентія Ґізеля хронологічно вписується в наші дані про жит-
тя проповідника. Цей факт може дати додатковий ключ до роз-
криття проблеми філософської складової проповідей Антонія Ра-
дивиловського. 

Однак, за деякими припущеннями, викладацька діяльність Іно-
кентія Ґізеля почалася не 1645, а 1642 р. [198], оскільки, згідно з 
практикою того часу, перед викладанням курсів філософії потріб-
но було починати з нижчих класів або хоча б з поетики і ритори-
ки. Таким чином, можна було б припустити, що курс риторики 
Антонію Радивиловському викладав не Лазар Баранович, а все-
таки Інокентій Ґізель, на користь чого може свідчити кардиналь-
на відмінність стилю проповідей Антонія Радивиловського та 



 

44 

Йоаникія Ґалятовського, які творили в латино-польській традиції, 
від стилю Лазаря Барановича, який був ближчим до греко-слов’-
янської традиції. Проте Йоаникій Ґалятовський прямо вказує на 
своє учнівство у Лазаря Барановича [257, c. 5], а останній в одно-
му з листів називає своїм «вихованцем» Антонія Радивиловсько-
го [167, c. 2]. І хоч хронологічно викладання в колегії Лазаря Ба-
рановича могло зачепити останні роки перебування обох майбут-
ніх проповідників в молодших класах, факт викладання риторики 
Лазарем Барановичем у цей період не викликає сумніву, чому є 
свідчення – збережені конспекти студентів [152]. Імовірно, що 
Інокентію Ґізелю відразу дали читати курс філософії з огляду на 
його підготовку і попередній досвід ректорської роботи в Гощі (і 
тоді датою початку його викладання слід вважати 1645 р.). 

Після закінчення колегії в кінці 1640-х рр. Антоній Радивилов-
ський приймає чернечий постриг і отримує сан архидиякона Чер-
нігівської кафедри [316, c. 586; 167, c. 2]. Чернігівським єписко-
пом на той час був Зосима Прокопович, якого висвятив 1631 р. 
Ісая Копинський (за іншими даними, Зосима став єпископом ли-
ше у 1648 (49) р.). Також цей ієрарх займав пост намісника Київ-
ського Михайлівського монастиря, а з 1632 р. став ще й «блюсти-
телем» київських печер. Саме ж перебування єпископа на кафедрі 
в Чернігові викликає сумнів, адже в період до літа 1648 р. там па-
нівне становище займала унійна Церква, яка утримувала церковні 
маєтки, а більшість храмів лежало в руїнах з часів воєн з Моско-
вією. Тому Зосима залишався у Києві, отримуючи від Києво- 
Печерської лаври утримання як «блюститель» печер і не маючи 
можливості перебувати на кафедрі в Чернігові (врешті, як і його 
попередник Ісая Копинський). Хоч є згадки про те, що Зосима де-
який час жив у Єлецькому монастирі, складаючи його «Синодик» 
[290, c. 30], проте це малоймовірно, оскільки монастир до 1648 р. 
належав до унійної Церкви. Зокрема, ним керували Кирило Тран-
квіліон Ставровецький, який навіть видав у «маєтності монастир-
ської» своє «Перло многоцінне», Маріан Оранський, Йосип Ме-
щерінов (їх згадує пізніше і сам Йоаникій Ґалятовський у «Скарб-
ниці») [41, c. 349]. Сам же монастир за свідченням Йоаникія Ґаля-
товського лежав у руїнах, спалений Самуїлом Горностаєм ще в 
1610 р. (хоч, звісно, Йоаникій Ґалятовський міг і перебільшувати 
«недбальство» уніатів з метою отримання «спонсорської» під-
тримки на монастир від можновладців та риторичного примно-
ження заслуг – власних та свого патрона Лазаря Барановича). 



 

45 

Ситуація могла змінитися тільки з літа 1648 р., коли католиць-
ке і унійне духовенство змушене було тікати від козацької рево-
люції. Однак, Зосима в той час був уже старий і, якщо й приїжд-
жав до Чернігова, то слідів його перебування тут не виявлено. 
Принаймні, якихось масштабних відновних робіт у Чернігові не 
велося. Про це говорить той факт, що Лазар Баранович, ставши 
після Зосими 1657 р. чернігівським єпископом, через відсутність 
умов для проживання в самому Чернігові, мусив деякий час жити 
в Новгороді-Сіверському і тільки потім зміг оселитися у віднов-
леному Борисоглібському монастирі (до того розбудованому до-
мініканцями). Тому можна припустити, що Зосима фактично не 
керував єпархією, а тільки носив почесний титул Чернігівського 
архиєрея. 

Цілком можливо, що Антоній Радивиловський, будучи архи-
дияконом, опікувався справами єпархії, поки Зосима перебував у 
Києві. Однак, якщо Антоній Радивиловський і виїжджав до Чер-
нігова (а не просто носив «почесний сан»), його діяльність там, 
швидше за все, зводилася до загального адміністрування, налаго-
дження церковного життя і опіки над майновими справами Церк-
ви (вельми «неважними», виходячи з військової ситуації). 

Втім, в умовах нестабільності Чернігівська єпархія поки пере-
бувала поза орбітою пріоритетних інтересів київської ієрархії і 
роль Антонія Радивиловського як архидиякона, імовірно, була 
номінальною. Так, коли 1653 р. Лазар Баранович стає ігуменом 
Єлецького монастиря, він також не виїжджає до Чернігова і де-
який час продовжує перебувати в Києві. 

Архидияконська діяльність Антонія Радивиловського була не-
довгою. Активізація військових дій, імовірно, спричиняє його ви-
їзд на Волинь. У цей період частина церковних ієрархів намага-
ється мігрувати у більш спокійні «православні» регіони Речі Пос-
политої. Зокрема туди ж, на Волинь (свою малу батьківщину), на-
правляється і Йоаникій Ґалятовський. З 1653 до 1655 рр. Антоній 
Радивиловський згадується як проповідник Загорівського монас-
тиря, а 1655 р. там само як «головний казнодія» [321, c. 210]. 

Досвід «казнодійства» та здобуте на Волині добре ім’я приго-
дилися Антонію Радивиловському після повернення у середині 
50-х рр. до Києва, де він розгортає бурхливу проповідницьку ді-
яльність, за власним свідченням (в посвяченні «Огородка» Бого-
родиці), він складає і виголошує проповіді в різних храмах міста 
[218, арк. 5]. Тоді ж, у 1656 р, обіймає посаду постійного пропо-



 

46 

відника Києво-Печерської лаври. З цього часу і до смерті діяль-
ність Антонія Радивиловського проходить у Києві: в стінах Лаври 
та Миколаївського монастиря. 

Свою першу відому нам проповідь Антоній Радивиловський 
проголошує на церемонії посвячення Інокентія Ґізеля в сан архи-
мандрита Лаври. Схоже, що його призначення лаврським пропо-
відником не випадково збіглося з висвяченням Інокентія Ґізеля на 
архимандрита тієї ж Лаври. Імовірно, що, вступаючи в новий сан, 
Інокентій Ґізель викликав до себе і свого протеже, за що той не 
забував дякувати патрону в проповідях і присвятах. Фактично од-
ночасно з цими подіями помирає Зосима Прокопович, вакантне 
місце займає Лазар Баранович, який розгортає в єпархії активну 
діяльність: спочатку в Новгороді-Сіверському, а згодом і в само-
му Чернігові. Тож у поверненні Антонія Радивиловського до Чер-
нігова, можливо, не було сенсу. 

1671 р. Антонія Радивиловського призначено намісником Киє-
во-Печерської лаври (Інокентію Ґізелю вже було близько 70 ро-
ків), що значно підвищило його вплив і авторитет у православній 
Київській Митрополії. Лазар Баранович у листі 1672 р. називає 
його «не останнім служителем Пресвятої Діви» [163, c. 106]. Ан-
тоній Радивиловський займається майновими, культурними та 
політичними справами Церкви і монастиря [167, c. 9] (тут міг ста-
ти в нагоді досвід чернігівського архидияконства). З листів Лаза-
ря Барановича до Антонія Радивиловського з приводу видання 
«Лютні Аполлонової» стає відомо про вплив лаврського намісни-
ка на друкарську справу [163, c. 98-99]. Але, незважаючи на це, 
Антоній Радивиловський зміг надрукувати (і то в неповному об-
сязі) свою збірку проповідей під назвою «Огородок Марії Богоро-
диці ...» тільки 1676 р., хоча 1671 р. вона вже була готовою [167, 
c. 7]. Цей факт може говорити як про завантаженість Лаврської 
друкарні, так і про брак коштів, а так само і про особистісні ха-
рактеристики проповідника. 

На початку 1682 р. Антоній Радивиловський присутній на ви-
борах нового печерського архимандрита, яким було обрано ігуме-
на Миколаївського монастиря Варлаама Ясинського (він же замі-
нив Інокентія Ґізеля після смерті останнього). На вакантне місце 
ігумена Київського Миколаївського монастиря вибирають Анто-
нія Радивиловського, який обіймав цю посаду з кінця 1683 р. і до 
смерті. Протягом цього часу він продовжує піклуватися про куль-
турне життя Церкви, дарує богослужбові книги в малі парафії, де 



 

47 

їх не було через дорожнечу і бідність [167, c. 10-11]. У 1688 р. ви-
ходить у світ друга збірка Антонія Радивиловського під назвою 
«Вінець Христов...». 

Помер проповідник 10 січня 1688 р., похований у дальніх пе-
черах Києво-Печерської лаври [304, c. 451]. У тому ж році помер 
його колега і товариш по навчанню Йоаникій Ґалятовський. Якщо 
вважати їх ровесниками (вчилися в колегії вони одночасно), то 
часом народження Антонія Радивиловського можна визначити 
дату, близьку до 1620 р. Таким чином, на момент смерті йому 
могло бути біля 70 років. 

Спадщина проповідника займає вагоме місце в переліку ви-
значних досягнень вітчизняної духовної культури епохи бароко. 
Творчий доробок Антонія Радивиловського нараховує понад 400 
проповідей, написаних упродовж 50-80-х рр. XVII ст. [134, c. 18-
19]. До нас дійшло дві рукописні та дві друковані збірки пропові-
дей Антонія Радивиловського. 

Найстарша з них – рукописний «Огородок Марії Богородиці», 
що складається з двох томів. Загальна кількість проповідей в 
обох рукописних томах становить 287 творів. У першому томі 
вміщено 128 проповідей, приурочених до церковних свят, у дру-
гому – 159 слів на дні пам’яті святих та церковні свята. Також у 
цьому томі знаходимо проповіді на посвяту Інокентія Ґізеля в ар-
химандрити Києво-Печерської лаври, погребові проповіді та сло-
ва на роковини смерті митрополита Петра Могили. 

Друкований «Огородок…», виданий 1676 року, містить 129 
проповідей на свята, дні пам’яті святих та тематичні проповіді: 
про молитви і піст під час військової загрози, про «скорботу», 
про сповідь, про пекло (два слова) та про шлюб. 

Рукописний «Вінець Христов», що створювався між 1671-
1682 рр. (за часів лаврського намісництва проповідника), містить 
126 недільних проповідей та слова на свята і дні пам’яті святих. 
Також до цієї збірки входять «Слова часу войны» та «общі» про-
повіді на дні будь-якого апостола, мученика, вчителя Церкви та 
преподобних «мужів» та «жєнъ». 

Виданий у рік смерті проповідника (1688 р.) друкований «Ві-
нець Христов» складений зі 115 недільних проповідей та пропо-
відей на різні свята.  

Отже, загальний обсяг друкованої спадщини проповідника 
складає 244 проповіді, а ще 169 слів залишились не виданими. 
  



 

48 

У творчості Антонія Радивиловського відбилися головні тен-
денції розвитку тогочасної української та загальноєвропейської 
культури, тож його тексти є цінним джерелом для вивчення ду-
ховної культури українського бароко. 
 

1.4. ТВОРЧІСТЬ АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО 
В КОНТЕКСТІ ФІЛОСОФСЬКОЇ КУЛЬТУРИ 

 

Філософія завжди має людське обличчя, тому не менш важли-
вим, ніж питання про те, що таке філософія, є питання про те, ко-
го можна вважати філософом. Так, при вивченні історії вітчизня-
ної філософської культури виникає закономірне питання: «Кого з 
видатних творців минулого можна вважати “філософами”?» або 
«Чию спадщину правомірно досліджувати крізь призму філософ-
ського аналізу?» Адже особливістю розвитку української філосо-
фії, на якій неодноразово наголошували дослідники [48; 79; 81, 
c. 227-266; 112, c. 123; 113; 295], є її тісний зв’язок з іншими спо-
собами духовного освоєння світу (міфологією, релігією, літерату-
рою, мистецтвом тощо). Тож її часто і вже традиційно вивчають 
не тільки на основі філософських курсів [238, c. 43-48; 242], але й 
на ґрунті неспецифічно філософських джерел (релігійних тракта-
тів та проповідей, літературних творів…), надаючи їх авторам 
статусу якщо не «філософів», то «мислителів» чи «інтелектуа-
лів», творчість яких містить «імпліцитні філософеми». 

Неврегульованість цього питання породила, з одного боку, 
хвилю досліджень «філософської думки», завдяки яким на сто-
рінки підручників з філософії потрапили такі персоналії, як Тарас 
Шевченко, Леся Українка, Микола Гоголь та ін., а з іншого – ви-
кликаний таким «персоналістичним анархізмом» та підкріплений 
авторитетом Дмитра Чижевського [295, c. 14-15; 298] сумнів що-
до існування в українській духовній культурі «філософів» аж до 
часів Григорія Сковороди або академічної філософії ХІХ ст. 

Перший підхід хибує розмиванням кордонів філософії та ризи-
кує завести нас в ситуацію, коли будь-якого автора, при довільно-
му бажанні дослідника, можна «записати» у «філософи», а дру-
гий – логічно може призвести до унеможливлення або, принайм-
ні, поглиблення проблемності дослідження української філософії 
домодерного та ранньомодерного періодів через невизнання за 
творчістю авторів цього періоду філософської значимості. Отже, 
зазначена проблема потребує детальної уваги та вирішення. 
  



 

49 

Людина є суб’єктом-творцем культури і водночас формується 
під її впливом. Відповідно, вирішувати питання про приналеж-
ність того чи того автора до філософії слід крізь призму поняття 
філософської культури. Творчість автора має нести відбиток фі-
лософії, а сам автор – розвиватись під впливом останньої. У цьо-
му випадку він може претендувати на статус суб’єкта-носія філо-
софської культури. 

Філософська культура є неоднозначним поняттям, тому потре-
бує уточнення. Складність цього явища полягає насамперед у то-
му, що філософська культура формується під впливом цілого 
комплексу явищ, які мають не тільки науковий (зокрема, устале-
на традиція, школи, рівень інтелектуальної спільноти, відкри-
тість/закритість до зовнішніх впливів, доступ до відповідної літе-
ратури тощо), а й релігійний, суспільний, економічний чи полі-
тичний характер.  

Також важливими є «позафілософські» фактори соціокультур-
ного характеру: інституціональні (наприклад, наявність закладів 
освіти з викладанням курсу філософії, підтримка держави, меце-
натів, Церкви), економічні (матеріальна база, наявність та швид-
кість шляхів сполучення, стан друкарської справи, вартість та до-
ступність літератури), соціальні (наявність суспільної потреби у 
філософії, престижність статусу «філософа»), політичні (стан вій-
ни або миру, політика держави у царині освіти та науки, цензура), 
особистісні (суб’єктивно-психологічні, біографічні особливості), 
міжособистісні (наявність/відсутність комунікації між філософа-
ми і школами, її інтенсивність) та інші фактори, дотичні до функ-
ціонування філософії. 

Саме поняття філософської культури не має єдиного тлума-
чення. Залежно від контексту це поняття може трактуватися у де-
кількох значеннях. В українській історико-філософській науці по-
няття філософської культури належить до широковживаних. Ряд 
вчених провадять свої дослідження саме крізь призму філософсь-
кої культури і дають певну дефініцію цьому поняттю [150]. При-
кладом такого дослідження є розвідка Івана Дубляниці, який 
зосередив увагу на філософській культурі Українського вільного 
університету (мовиться про зв’язок з німецькою філософією, пси-
хологією та академічність). У цьому дослідженні окреслено філо-
софську культуру як внутрішній вияв історико-філософських 
процесів, які відбуваються в рамках тієї чи тієї епохи. 
  



 

50 

У такому значенні ми можемо говорити про філософську куль-
туру Середньовіччя чи Просвітництва. Фактично, філософська 
культура відображає якісний рівень постановки і розв’язання фі-
лософської проблематики. У цьому значенні досліджуване понят-
тя виступає особливим способом філософування. Відтак, І. Дуб-
ляниця підкреслює, що говорити про філософську культуру слід 
як про культуру мислення, культуру руху думки [87]. 

Тож тут ми маємо принаймні два аспекти визначення поняття 
«філософська культура»: історичний, що звертає увагу на особли-
вості розвитку філософії в ту чи ту епоху, та культурологічний, 
що розглядає філософську культуру як певну культуру філософу-
вання. Але слід зауважити, що таке тлумачення філософської 
культури досить близьке за значенням до визначення Томасом 
Куном поняття «парадигма»: «Під парадигмами я маю на увазі 
визнані всіма наукові досягнення, які протягом певного часу да-
ють науковому співтовариству модель постановки проблем і їх 
рішень» [140, c. 11]. Питання про доцільність такої екстраполяції 
дефініції поняття, що має відношення до історії науки на інше по-
няття, що стосується історії філософії, є дискусійним. Проте по-
гляд на парадигму мислення, як на один з аспектів духовної куль-
тури, може бути цілком виправданим. 

Більш детально поняття філософської культури та різні аспек-
ти його тлумачення розглядають Олександр Івін [104], Григорій 
Тульчинський [267, c. 65-76], Марія Фоміна [281], Валентина 
Чернікова [291, c. 79-88], Юрій Чернявін [282, c. 24-27]. Саме ж 
вивчення філософської культури розвивається у межах філософії, 
проте носить міждисциплінарний характер, тісно переплітаючись 
зі сферами культурології, психології, лінгвістики тощо [282, 
c. 24]. Досить широко зазначене поняття використовується у су-
часній компаративістиці, що включає в себе вивчення механізмів 
взаємодії різних типів філософських культур через діалог та спів-
робітництво [291, c. 79-88]. 

Відповідно до культурологічного підходу, філософія є інтегра-
тором культури, у якому відображається процес пристосування 
культури до змін, що відбуваються в суспільстві, водночас філо-
софія не може задовольнятись якимось одним способом освоєння 
дійсності [281]. 

Як справедливо зауважує Г. Тульчинський: «Філософія, подіб-
но до Протея, здатна приймати найрізноманітніші, несхожі одне 
на одне обличчя. Вона настільки ж різноманітна, як і шляхи люд-



 

51 

ського самовизначення, самосвідомість, самопояснення й самови-
правдання. Тому навряд чи обґрунтованими є претензії якогось 
одного способу філософування на виключність та загальну значи-
мість. До такого висновку призводить розгляд навіть суто зовніш-
ніх форм побутування філософії…» [267, c. 75]. 

Культурологічний підхід дозволяє розглядати з точки зору іс-
торико-філософського дослідження не тільки джерела, що мають 
відношення до професійної філософії, але й широкий спектр не-
специфічно філософських джерел, якими здебільшого й представ-
лена українська думка доби бароко. Адже філософська культура 
обіймає не тільки високий академічний рівень філософських дис-
кусій або лекційних курсів, але також є відображенням філософ-
ського знання, ідей, понять, що присутні у богословських працях, 
живопису, поезії та на рівні публічного простору (нормативних 
актах, листах, проповідях тощо). Причому цей підхід не виводить 
увагу дослідника поза спектр філософського мислення, адже «при 
всій різноманітності своїх форм філософія – на рідкість цілісна 
нормативно-ціннісна система культури» [267, c. 71]. Тобто, ви- 
вчаючи відображення філософської культури на матеріалах нефі-
лософських джерел, ми залишаємось в царині філософії, адже до-
сліджуємо її невід’ємну складову та потужний фактор розвитку 
самої філософії. 

Головним у такому дослідженні є не статус джерела, а значи-
мість ідей та понять, що в ньому представлені. Також таке дослід-
ження здатне дати уявлення про особливості функціонування еле-
ментів філософської культури в позаакадемічному середовищі. 

Історико-філософський статус такого дослідження підсилю-
ється історичним аспектом самого поняття філософської культу-
ри. Через це, як зауважує М. Фоміна, «говорити про філософську 
культуру необхідно лише з позиції часу. Вона акумулює, аналі-
зує, осмислює досягнуте. Тому історичні досягнення філософ- 
ської думки попередніх епох складають світоглядне ядро філо-
софської культури, що дає підстави говорити про історико-філо-
софський аспект філософської культури» [281]. Тобто можна 
стверджувати, що кожна епоха має свій, тільки їй притаманний 
тип філософування, а тому розглядати філософську думку мину-
лих часів, користуючись лише сучасними критеріями оцінюван-
ня, виявляється не коректним. 

Як пише О. Івін, «…кожна історична епоха дивиться на світ 
своїми очима. Вона намагається, при цьому, відкрити своє нове 



 

52 

розуміння та осмислення цього світу, користуючись специфічною 
системою інтелектуальних координат… Стиль мислення являє 
собою складну, ієрархічно впорядковану систему прихованих до-
мінант, зразків, принципів, форм та категорій теоретичного осяг-
нення світу» [104, c. 312]. Тож і тут спостерігаються уявлення 
про філософську культуру в її історичному аспекті як про модель 
мислення, притаманну певній епосі, як перелік проблемних пи-
тань, способів формулювання відповідей на них, як форму вира-
ження філософського знання тощо. Прикладами такого типу до-
сліджень можуть слугувати праці Арона Гуревича [60; 61], у яких 
розглядаються світоглядні категорії культури Середньовіччя. 

Проте, у понятті «філософська культура» присутній ще один 
вагомий аспект – індивідуалістичний, адже вона має своїх твор-
ців/носіїв – мислителів-інтелектуалів, які, функціонуючи в її 
межах, одночасно і конструюють її, і є її продуктом. На думку 
М. Фоміної, філософська культура особистості передбачає засво-
єння філософських знань, оволодіння досвідом філософського 
осягнення дійсності, філософським мисленням (однією з рис яко-
го є діалогічність), а також набуття вміння філософського вира-
ження, тобто філософської мови [281]. Видається, що останній 
аспект індивідуальної філософської культури (володіння та вжи-
вання філософської мови) є головним маркером причетності інте-
лектуала до філософії через систему освіти, філософські дискусії, 
читання відповідних текстів, що було б неможливим без обізна-
ності у спеціальних поняттях. Отже, головними ознаками прина-
лежності мислителя до філософської культури є наявність еле-
ментів філософського мислення, знань та філософської мови у 
його текстах. Це робить автора суб’єктом (носієм та творцем) фі-
лософської культури епохи. 

Таким чином, можна говорити про філософську культуру як 
про: різновид духовної культури та її елемент; як про конкретно-
історичний стиль філософського життя певної епохи (з усіма фор-
мами функціонування філософії); та як про особистісну прина- 
лежність до процесу філософування і філософської спільноти. 

Підсумовуючи огляд основних підходів до трактування понят-
тя «філософська культура» та принципів його дослідження, слід 
наголосити на тих, які є найбільш продуктивними для розгляду 
філософської складової спадщини Антонія Радивиловського. 

Акцент на нерозривному зв’язку філософської та релігійної 
культур робить можливим використання церковних проповідей 



 

53 

як джерела для вивчення філософської культури епохи бароко. 
Також цей підхід дозволяє не загубитися у морі богословського 
дискурсу (понять, символів тощо) і розгледіти в ньому спільні з 
філософією ідеї. Наприклад, відповідно до особливостей духов-
ної культури того періоду морально-етичні питання про належну 
та неналежну поведінку напряму пов’язані з проблемами гріхопа-
діння, провіденціалізму, гріха та святості. 

Звернення ж до історично змінних особливостей філософської 
культури епохи: способу філософування, наявного арсеналу ідей, 
понятійного апарату та ін. – дозволяє розкрити у спадщині пропо-
відника два вагомі аспекти. По-перше, виявити певне філософсь-
ке знання (специфічно філософські тексти, лексику тощо) на по-
заакадемічному рівні його функціонування. По-друге, дослідити 
у творчості проповідника ідеї і поняття (насамперед, морально-
етичного характеру), що знаходяться чи знаходились у полі зору 
філософії. Водночас задля уникнення розмивання кордонів філо-
софської культури, згадані ідеї беруться до уваги лише у випадку, 
коли вони розкриваються мислителем за допомогою філософсь-
кого методу, характерного для епохи, якій він належить. Стосов-
но Антонія Радивиловського це пізня схоластика, яка стала про-
явом «струменя раціоналізму», що ним пронизано інтелектуаль-
ний простір українського бароко [79, c. 19-20]. Такий підхід доз-
воляє уникнути зайвої модернізації поглядів мислителів минуло-
го шляхом приписування їм невластивої методології або ідей. 

Але найбільше значення має особистісний аспект поняття «фі-
лософська культура», оскільки саме він допомагає встановити 
ступінь приналежності автора (і, відповідно, його текстів) до пев-
ного філософського простору. 

Отже, в цьому дослідженні спадщина Антонія Радивиловсько-
го розглядається крізь призму філософської культури, яка тракту-
ється як сукупність притаманних українському бароко філософ-
ських проблем, авторитетів, джерел, ідей, методу, лексичного 
апарату тощо. 

Міркуючи про критерії, за якими можна розглядати певного 
автора як носія філософської культури, слід враховувати декілька 
аспектів: 

– модерно-академічний, що тісно споріднений із сучасними 
номенклатурними уявленнями про філософа як учасника акаде-
мічного процесу – університетського професора, який вкорінений 
у властиву епосі традицію, має відповідну освіту, є учасником 



 

54 

певної наукової спільноти із властивим їй набором проблематики 
та методології досліджень. Він задіяний у дискусійний процес, 
що охоплює обговорення різноманітних спірних питань та поле-
міку між школами і з іншими традиціями, що ведеться за допомо-
гою специфічної «філософської» мови категорій, понять та термі-
нів. Також, такий «філософ» є споживачем (читачем) та виробни-
ком (автором) філософської продукції у вигляді текстів, написа-
них згідно з наявними у традиції правилами, що стосуються жан-
ру (діалог, конспект лекцій, монографія, стаття…), мови, пробле-
матики, що вважається філософською; 

– контекстуальний аспект, що стосується образу філософії, що 
побутував у сучасному мислителеві інтелектуальному просторі; 

– властиве для самого інтелектуала розуміння цього феноме-
ну, що може варіюватися залежно від традиції, до якої належала 
особа, та набору «філософських» текстів, з якими він був знайо-
мий (мав доступ до них); 

– з вищенаведеним є тісно пов’язаним самоусвідомлення осо-
бистістю себе як філософа чи свідоме відмежування від філосо-
фії; 

– феноменологічний аспект, що звертається до позачасового та 
міжтрадиційного розуміння філософії як теоретичного світогля-
ду, намагання відшукати раціональні відповіді на смисложиттєві 
питання про сутність людської природи, належну поведінку лю-
дини в соціумі, пізнання світу та сподівання людства. Тут філосо-
фія виступає як інтелектуальний феномен, що покликаний здійс-
нювати критичний аналіз людського світогляду та праксису, 
спрямовуючи людство до блага, а мислитель-філософ – як носій 
та виконавець цієї аналітико-критичної функції. Цей аспект доз-
воляє розглядати з філософської точки зору авторів, що не відпо-
відають якомусь одному чи кільком з вищенаведених критеріїв. 

Зрозуміло, що наведений набір аспектів образу філософа не є 
вичерпним, а самі ці критерії є взаємопов’язаними та варіюються 
залежно від особистості, епохи та традиції. Проте, їх враховуван-
ня може стати підґрунтям для розгляду питання про включення 
спадщини певного мислителя до поля зору досліджень історії фі-
лософської культури як такої, що містять значні ознаки філосо-
фування. 

Спробуємо співвіднести особу та творчість Антонія Радиви-
ловського з усіма вищенаведеними критеріями. 
  



 

55 

При порівнянні спадщини Антонія Радивиловського з модер-
ними академічними уявленнями про філософа одразу впадає в очі 
низка невідповідностей. Так, про роботу Радивиловського викла-
дачем, що теоретично була можлива під час його перебування в 
Києві з сер. 50-х рр. ХVІІ ст., відомостей не залишилось, тож най-
більш вірогідно, що він не належав до кола могилянських профе-
сорів. Те ж саме стосується і його писемної спадщини, що пред-
ставлена релігійними проповідями, які не відносяться до «філо-
софського жанру». 

Проте, перед тим, як стати проповідником, Антоній Радиви-
ловський отримав під час навчання у Київській колегії певну фі-
лософську освіту, що мала схоластичний характер. 

Київська колегія (пізніше – Києво-Могилянська Академія), що 
була створена Петром Могилою у 1632 році, відіграла основопо-
ложну роль у подальшому розвитку української барокової куль-
тури. Цей навчальний заклад зближував українську освітню прак-
тику з західноєвропейською, адаптовуючи для вітчизняних по-
треб ренесансний ідеал вченості та його арсенал знань. 

Колегія, а згодом і її філії, забезпечувала українську Церкву та 
суспільство якісними кадрами, вихованими за зразками європей-
ської освіти (в її єзуїтському варіанті) [214]. Її випускники, які 
обирали духовну кар’єру, ставали представниками «нового духів-
ництва», відмінною рисою якого є володіння широким спектром 
знань, корисних для душпастирської діяльності. Носієм цієї вче-
ності був і проповідник Антоній Радивиловський, який оволодів 
у колегії основами філософської освіти та базовими знаннями з 
теології, що була тісно пов’язана з нею в ту епоху. Загальновідо-
мо, що джерелом філософської думки Києво-Могилянської акаде-
мії виступала так звана «друга» схоластика. Однак барокова куль-
тура спиралась не лише на здобутки контрреформації [43, c. 346]. 
Тож в основі філософської думки київських професорів лежала 
також патристична традиція, гуманістичні і певною мірою рефор-
маційні ідеї. 

Про відповідний рівень філософської освіти проповідника 
свідчить, зокрема, латиномовна філософська лексика, якою Анто-
ній Радивиловський часто послуговується у своїх рукописних 
збірках, про що детальніше буде сказано згодом. 

Схоластичний вишкіл дав Антонію Радивиловському необхід-
ні інтелектуальні навички щодо роботи з літературою, оволодіння 
потрібними знаннями та використання їх при написанні пропові-



 

56 

дей. Також проповідник, окрім «руської» (староукраїнської), знав 
церковнослов’янську, польську та латинську мови, що, ймовірно, 
доповнювались базовими знаннями грецької. Це дозволило йому 
використовувати у своїй творчості спадщину античної філософії, 
східної та західної патристики, праці авторів схоластичної тради-
ції та ренесансних гуманістів, а також масив сучасної йому поль-
ської та вітчизняної літератури. 

Численні посилання на маргіналіях рукописів та друкованих 
праць Антонія Радивиловського, а також виявлені фрагменти за-
позичень з творів інших авторів (за відсутності прямого посилан-
ня) засвідчують знайомство проповідника з широким спектром 
літературних джерел, серед яких є і низка філософських текстів. 
Нижченаведений перелік джерельної бази творчості проповідни-
ка вже був предметом досліджень [167; 134; 250, c. 83-85], однак 
в цій розвідці є розширеним за рахунок виявлення нових літера-
турних позицій, якими послуговувався проповідник. 

Так, Радивиловський посилається на античних філософів: Пла-
тона, Аристотеля, Цицерона та Сенеку. При цьому пряме знайом-
ство зі спадщиною Аристотеля підтверджується посиланнями на 
широке коло його текстів (детальний огляд впливу Стагірита на 
доробок Антонія Радивиловського буде викладений нижче). Що 
ж до Платона, то з його текстами проповідник знайомий значно 
менше. Прямі посилання на платонівські тексти відсутні, однак 
можна віднайти запозичення з окремих його діалогів. З працями 
стоїчних філософів Антоній Радивиловський ознайомився як без-
посередньо, так і крізь призму коментарів Юста Ліпсія. Досить 
багато філософських міркувань та образів проповідником запози-
чено з Діогена Лаертського. Також Антоній Радивиловський по-
силається на нефілософські пам’ятки античної літератури, зокре-
ма на тексти Гомера, Еврипіда, Геродота, Ксенофонта, Горація, 
Овідія, Плутарха, Плінія Молодшого, Тацита, Ювенала та Апу-
лея. Відомими проповіднику були іудейські автори І ст.: Філон 
Александрійський та Йосиф Флавій. 

Ґрунтовними є знання Антонія Радивиловського, що стосу-
ються святоотцівських текстів східної та західної традицій, цер-
ковної агіографії та історії. Так, проповідник посилається на ран-
ніх Отців Церкви: Юстина Філософа, Діонісія Ареопагіта, Ірінея 
Ліонського, Тертуліна, Іполіта Римського, Олександра Ієрусалим-
ського, Орігена та його критику, Мефодія Мученика (Патарсько-
го). Також Антоній Радивиловський був знайомий з творчістю 



 

57 

«батька церковної історії» Євсевія Кесарійського (Памфіла), екзе-
гета Єфрема Сиріна, Афанасія Олександрійського, Кирила Ієру-
салимського, Макарія Великого, «християнського Цицерона» 
Лактанція, блаженного Ієроніма Стридонського. 

Природним є широке знайомство проповідника з доробком 
представників каппадокійського гуртка: Василія Великого, Гри-
горія Богослова, Григорія Ніського. З західних Отців Церкви 
особливо часто Антоній Радивиловський цитує блаженного Ав-
густина, який є однією з ключових персоналій середньовічної фі-
лософії. 

Посилається проповідник на Епіфанія Кіпрського, Ісіхія Ієру-
салимського, Кирила Олександрійського, Ніла Синайського, Іоа-
на Златоуста (часто позначаться як Хризостом), Ісідора Пелусіот-
ського, Василія Селевського, Євсевія Олександрійського, Касіяна 
Римлянина, Феодорита Кіпрського. 

Антонію Радивиловському були знайомі праці церковних істо-
риків Саламана Ермія Созомена («Церковна історія» в 9 книгах), 
Сократа Схоластика («Церковна історія» в 7 книгах) та Проспера 
Аквітанського («Epitoma chronicon»). 

Серед авторів V ст., цитованих проповідником, є Генадій І 
(Константинопольський патріарх), Євхерій Ліонський (автор 
трактату «Похвала пустині», що славить чернецтво), Петро Ро-
венський (Хрізолог) та Сальвіан Марсельський (трактат «Про 
управління Боже або Провидіння»). 

Антоній Радивиловський посилається на твір християнсько- 
го філософа Боеція «Про втіху філософією». Серед авторів VI- 
VIІ століть проповідник згадує відомих агіографів: Іоана Мосха, 
Елігія Нуайонського, Фульгенція Есіхського, Андрія Кесарійсь-
кого, Григорія Турського, Максима Сповідника, Ідельфонса То-
ледського, а також істориків – Євагрія Схоластика та Прокопія 
Кесарійського (автора праці «Про вандальську війну»). 

Антоній Радивиловський був знайомий з текстами авторів 
VII ст.: Анастасія Синаіта, Іоана Дамаскіна. Інформацію історич-
ного характеру він міг черпати також із праць Бєди Досточтимого 
(«Церковна історія англів»), натхненника «Каролінгського від-
родження» Алкуїна, візантійського історика Нікіфора та «Історії 
лангобардів» Геремберга. Схоже, що проповідник послуговував-
ся житіями святих, зібраними Павлом Дияконом та Симеоном 
Метафрастом. 
  



 

58 

Радивиловський згадує компілятивний твір VIII-IX ст. «De 
Historia Certaminis Apost dici libri X Julio Africano interprete» про 
життя та діяльність Апостолів, що приписується Авдію Вавілон-
ському. З візантійських авторів ХІ ст. український проповідник 
посилається на тексти біблійного екзегета Феофілакта Болгарсь-
кого. 

Зі східних середньовічних авторів проповідник міг знати праці 
Авіценни, які було придбано для бібліотеки колегії ще Петром 
Могилою [248, c. 49-50]. 

Схоже, що Антоній Радивиловський був обізнаний з доробком 
західних схоластичних авторів, хоча важко сказати, чи він читав 
їхні праці, чи знав про них через «треті руки», наприклад з лекцій 
Інокентія Ґізеля. Зокрема, це Ансельм Кентерберійський, Бєригос 
Трирський, Руперт Дойцський, Гуго де Сент Вікторський, Бер-
нард Клервоський, Амедей Лавзанський, Бонавентура, Альберт 
Великий, Тома Аквінський, Роберт Голькот, Жан Гєрсон, Іоан 
Герольт, Тома Кемпійський, проповідник Іоан Верденський. Та-
кож йому були знайомі праці представників другої схоластики: 
Хуана Азора, Франсиска Толедо, Луіса де Моліни, Петра Канизія, 
Франсиска Овієдо, Роберто Белларміно, Франсиска Суареса, Кор-
нелія Аляпіде. Із польських представників пізньої схоластики 
проповідник був знайомий з творчістю Яна Моравського, Лукаша 
Залуського, Симона Маковського, Войцеха Тильковського. 

Також Антоній Радивиловський послуговувався доробком ві-
домих католицьких проповідників XV ст.: Іоана Меффрета та Йо-
ганна Герольда [134, c. 22]. Серед польських проповідників на 
нього справили вплив Петро Скарга, Яцек Міаковський, Шимон 
Старовольський, Томаш Млодзяновський та ін. 

Для створення своїх моралістичних прикладів Антоній Ради-
виловський широко використовує «Gesta Romanorum» («Historiae 
moralisatae») Петра Берхоріуса, а також «Аннали» церковного іс-
торика Чезаре Баронія, праці Теодора Цвінгера, Жана Майора, 
«Історію символів» Миколи Каузіна. 

З-поміж праць ренесансних гуманістів Антонію Радивиловсь-
кому могли бути доступними тексти Еразма Ротердамського, Ло-
ренцо Вали, Гуго Гроція, Лодовіко Гвіччардіні («Забавні годи-
ни»), Іоахіма Камерарія, Рудольфа Агріколи та Беняша Будного 
(«Апофагеми»). Виглядає ймовірним його знайомство з вченням 
Парацельса. Також проповіднику були відомі праці польських ав-
торів: Якуба Горського, Адама Бурського, Яна Остророга, Анжея 



 

59 

Фрича Моджевського, Григорія Кнапського, а також вченого аст-
ронома Миколи Коперника. 

Не оминув Антоній Радивиловський і творчості представників 
Реформації, щоправда, як і належить православному ієрарху, по-
ставився до них досить критично. Так, проповідник подекуди зга-
дує про ключових представників реформаційного руху: Мартіна 
Лютера, Жана Кальвіна та Філіппа Меланхтона, однак безпосе-
редньо посилається лише на тексти останнього. Також він апелює 
до праць польських протестантів: Йоахима Штегмана, Фауста Со-
цина, Яна Вольцогєна, Миколая Рея. Щоправда, у детальний роз-
бір протестантського вчення проповідник не вдається, обмежую-
чись короткими згадками та критичними зауваженнями, що може 
вказувати на те, що його знайомство із вченням Протестантизму 
не було безпосереднім, а здійснювалося через «треті руки». 

Послугувався Антоній Радивиловський також історичними 
працями польських авторів: Мартина Бєльського («Kronika wszys-
tkiego świata»), Матвія Стрийковського («Kronika Polska, Litew-
ska, Żmudzka i wszystkiej Rusi»), Мартина Кромера («De origine et 
rebus gestis Polonorum») та Яна Длугоша («Annales seu cronicae 
incliti Regni Poloniae»). 

Беззаперечно, Антоній Радивиловський був знайомий з дороб-
ком своїх вітчизняних «колег по цеху»: Петра Могили, Інокентія 
Ґізеля, Лазаря Барановича, Йоаникія Ґалятовського, Афанасія 
Кальнофойського та ін. Їх праці були доступні проповіднику, а до 
випуску ряду з них він приклав руку, опікуючись справами кни-
годрукування як лаврський намісник. Тож вплив тогочасного 
українського письменства на доробок Антонія Радивиловського 
не викликає сумніву. 

З цього переліку зрозуміло, що Антоній Радивиловський був 
активним читачем філософських та богословських праць, при-
наймні на тому рівні, який міг забезпечуватися київськими книго-
збірнями. 

Зважаючи на вище зазначене, слід звернути увагу на традицію, 
до якої належав Антоній Радивиловський – українську інтелекту-
альну культуру ХVII ст., що розвивалася під знаком барокової, 
або так званої «другої» схоластики. Ця традиція в Україні розкри-
вається крізь призму могилянської вченості, в контексті якої від-
булося становлення проповідника та створення його спадщини. 

Звичним є сприйняття спадщини Антонія Радивиловського як 
релігійної чи літературної [134; 167], натомість мало уваги приді-



 

60 

ляється філософській складовій його текстів. Тим часом твори ін-
ших Київських релігійних мислителів – сучасників та приятелів 
Радивиловського, наприклад, Інокентія Ґізеля, Лазара Баранови-
ча, Йоаникія Ґалятовського, давно вже стали об’єктами дослід-
жень у вітчизняній історії філософії. Інтелектуали, які були по-
в’язані з Києво-Могилянською колегією, поклали початок ран-
ньомодерній українській філософській думці, розвиваючи відпо-
відні ідеї у таких, на перший погляд, нефілософських за своєю 
формою творах, як богословські трактати, курси риторики і пое-
тики, церковні проповіді, вірші тощо. 

Тож, як доречно зауважив С. Йосипенко, «…продуктивнішим 
буде аналіз цих текстів не за статусом продукції академічного чи 
неакадемічного (філософського та “нефілософського”) вироб-
ництва, а відповідно до характеристики їх як спадщини мислите-
лів, задіяних у загальнокультурний інтелектуальний процес, що 
включає в себе дискусії з різних питань, в тому числі й філософ-
ських» [113, c. 95, 104-113]. 

Щодо проблематики, на яку звертали увагу українські церков-
ні інтелектуали, питань, які вони ставили, та особливостей відпо-
відей на них, то їх відмінність від сучасних академічних уявлень 
про філософування не є доказом «нефілософськості» їхньої спад-
щини. Часто, розглядаючи доробок того чи іншого мислителя, ми 
інстинктивно намагаємось відшукати в ній питання, що непоко-
ять філософів зараз, або елементи відповідей на них. Їх наявність 
або відсутність, а також ступінь відповідності цієї спадщини су-
часним уявленням про філософську творчість служать нам ніби 
певним критерієм приналежності її до історії філософської дум-
ки. Проте, було б помилковим судити про приналежність певного 
інтелектуала минулого до когорти філософів, намагаючись від-
найти у його творчості відповіді на актуальні для сучасних мис-
лителів питання чи самі ці питання, які в той час іще не ставили 
(чи лише починали формулювати) або ставили в іншій, ніж зараз, 
формі та аспектах. Так само було б некоректно оцінювати цю 
спадщину як філософську чи нефілософську, спираючись лише 
на її жанрові особливості або зв’язок з іншими формами духовно-
го освоєння дійсності. Адже філософія різних часів відрізняється 
як за жанрами своєї продукції, так і за колом проблем і способом 
їх вирішення [229], а її широкий зв’язок з іншими типами світо-
гляду (міфом, релігією, наукою) є характерним для всіх епох. 
Тож невідповідність проблематики, форми питань чи змісту від-



 

61 

повідей сучасним уявленням про «філософську науку» не є безза-
перечним доказом того, що спадщина певного мислителя є «філо-
софськи неповноцінною» і не може досліджуватися як пам’ятка 
історичного розвитку філософської культури. 

Тим більше, що, окрім проблем теологічних, українські цер-
ковні інтелектуали епохи бароко торкалися низки питань, що на-
віть з погляду сучасних уявлень лежать у площині філософії. Зо-
крема, це питання морально-етичного характеру, відповідаючи на 
які, автори намагались розв’язати смисложиттєві проблеми, що 
стосуються уявлень про благо, добро та зло, справедливість, ми-
лосердя і любов, які розглядалися ними не тільки крізь призму 
християнської моральної теології, але й підлягали скрупульозно-
му раціональному аналізу, що вимагав аргументації. Ця вимога 
раціональності при орієнтації на вищі духовні цінності та сутніс-
ні проблеми людського буття в соціальному світі вказує на філо-
софський характер доробку українських інтелектуалів епохи ба-
роко. 

Українські мислителі ХVІІ ст. не творили оригінальних філо-
софських систем. Як зауважує Вілен Горський, їх «філософія» іс-
нувала як «любомудрість»: спроба пошуку власного шляху до 
осягнення цінності й смислу життя [48; 52, c. 55-67]. Зрештою, 
розбудови власної оригінальної філософської системи не вимага-
ла і традиція, у якій вони перебували. Адже відповідно до схолас-
тичного методу, для вивчення філософії вимагалося лише засвої-
ти тексти визнаних авторитетних авторів та вже розроблені ними 
коментарі до філософських/богословських джерел, опираючись 
на них у власній праці, при потребі інтерпретуючи та пристосову-
ючи до ситуації. 

Згідно з принципами християнського аристотелізму, головною 
метою такого «розмірковування» (філософування) уважалося на-
вчання мистецтву ставання «доброю людиною», тобто здатності 
досягати блага як проміжного (доброчесне життя й земне щастя), 
так і в вигляді остаточної мети (у християнській традиції – спа-
сіння душі). Цей підхід відповідає античному ідеалу, у якому фі-
лософія бачить своє призначення в культивуванні потреби і здат-
ності бути людиною. «Як родюче поле, – писав Цицерон, – без 
обробітку не дасть врожаю, так і душа. А обробіток душі – це і є 
філософія. Вона виполює в душі пороки, готує душі до прийняття 
посіву і… сіє… тільки те насіння, яке, визрівши, приносить ряс-
ний урожай» [288, c. 252]. Головні питання античної практичної 



 

62 

філософії звучали так: «…що таке справжнє або добре життя? яке 
життя повинна обирати й чого повинна прагнути доброчесна лю-
дина? Ці питання успадкували християнські автори, включивши 
їх до більш широкого контексту й надавши їм іншого спрямуван-
ня» [15, c. 7]. 

До подібного погляду на суть та призначення філософії схи-
лявся і Мераб Мамардашвілі: «Філософія – це така діяльність, та-
кий роздум над будь-якими проблемами (природними, моральни-
ми, естетичними, соціальними тощо), коли вони розглядаються 
під кутом зору кінцевої мети історії світу. Остаточний сенс світу 
є частиною людського покликання, яке полягає в тому, щоб від-
бутися як людина, стати людиною» [136]. А Сергій Кримський 
писав, що «філософія прокладає стратегічні траси людського са-
мобудівництва, є смислотворчістю життя в її надіях, безнадій-
ності та суперечності, тобто виступає як літургія смислу… І тут 
виявляється подвійна роль філософії, яка не тільки виступає як 
смислотворчість життя, але водночас не уникає авантюри духу, 
бо сподівається наблизитись до безконечного, абсолютного, віч-
ного та незбагненного… Фундаментальним завданням філософії 
є смислобудівництво життя та діяльності людини...» [139]. 

Виходячи з таких настанов можна стверджувати, що доробок 
українських церковних мислителів епохи бароко, зокрема й Ан-
тонія Радивиловського, є частиною вітчизняної філософської 
культури. 

Так, Антоній Радивиловський у своїх повчаннях звертав увагу 
на низку питань, що стосуються моральних взаємин у соціумі та 
людської духовності, а отже, знаходяться в зоні компетенції філо-
софії. До того ж етичні проблеми в ту епоху ще не були відділені 
від загальнофілософських. У його проповідницькій спадщині від-
образилися основні риси морально-етичної думки епохи бароко 
та Ренесансу. В основі цієї моральної системи лежить уявлення 
про чесноти та недоліки людини. Відповідно до духу епохи мора-
лістичні міркування набувають релігійного забарвлення: мораль-
но правильне трактується як «праведне», а аморальне – як «грі-
ховне». Як обґрунтування необхідності дотримання моральних 
норм поведінки слугує релігійне вчення про посмертну нагороду 
за чесноти та кару за гріхи людини. 

При цьому проповідник розробляє низку проблем, які нині ле-
жать у царині моральної філософії, зокрема це такі категорії ети-
ки, як добро/зло, справедливість, свобода волі, щастя тощо. Воче-



 

63 

видь, це дозволяє розглядати спадщину Антонія Радивиловського 
як досить вагоме джерело для вивчення української морально-
етичної думки доби бароко. 
 

***** 
Отже, підсумовуючи, можна сказати, що проповідницька спад-

щина Антонія Радивиловського має значну філософську складо-
ву. 

Вочевидь, Антоній Радивиловський не вважав себе філосо-
фом, у передмовах до своїх збірок та в інших текстах він послі-
довно називає себе «казнодієм» (проповідником). Втім, філософія 
як феномен не критикувалася Антонієм Радивиловським, а скорі-
ше навпаки: він ставився до неї вельми прихильно, про що свід-
чить значне філософське навантаження його творчості. Проповід-
ник залюбки долучає схоластичні міркування («аргументи від 
філософії»), філософську лексику чи приклади з життя та вислов-
лювання великих філософів до своїх казань, коли цього, на його 
думку, потребує мета проповіді. 

Начитаність, освіта проповідника та його творчість спрямовані 
на служіння загальному благу, намагання сприяти практичному 
втіленню моральних ідеалів у життя суспільства (підштовхнути 
його до благочестивого шляху) – цілком відповідають античному 
ідеалу шукача мудрості. 

Сам Антоній Радивиловський розуміє поняття «філософ» як 
«мудрець», замінюючи у власних текстах рукописне «философы» 
[217, c. 583] на друковане «мудрецы» [216, арк. 195] або «любо-
мудрці» [218, арк. 487]. Важливо підкреслити, що проповідник 
був представником «могилянської вченості», яка засвідчує спро-
бу переходу від первісного вітчизняного розуміння філософії як 
«любомудрія», що досягається тільки через релігійний і містич-
ний досвід, до модерного тлумачення філософії як засобу інте-
лектуального пізнання людини і світу. У проповідях Антонія Ра-
дивиловського також досить виразно простежується така тенден-
ція. Так, у своїх рукописних проповідях, подаючи відомості, що 
стосуються наукової картини світу (зокрема з царини природо-
знавства), проповідник вживає зворот «правятъ фѣлософовє 
же…» [220, c. 423]. Тож, зважаючи на вищезазначене, філософія 
як явище, скоріше за все, сприймалася проповідником позитивно. 

Але Антоній Радивиловський, як уже встановлено, не був фі-
лософом у сучасному значенні цього слова, ніколи сам себе так 



 

64 

не називав, і його сучасники теж не уважали його філософом, то-
му використовувати цей епітет для його характеристики і нині не 
є коректним. 

У вітчизняній історико-філософській науці для позначення 
статусу персоналій, що творили в домодерну та ранньомодерну 
епоху, вже традиційно вживається більш широке поняття – «мис-
литель», яким, як правило, називають людину, що наділена здат-
ністю глибокого, філософського мислення, тож часто ця назва 
вживається як синонім до слова «філософ», хоча й з більшим 
смисловим полем. Адже мислитель не обов’язково творить ви-
ключно в царині філософії. Він може продукувати твори, що ма-
ють релігійний, мистецький, міфологічний, політичний характер 
та ін., що, втім, не виключає його доробок із поля філософського 
дискурсу. 

Менш поширеним, але також коректним терміном для позна-
чення зазначених персоналій є термін «інтелектуал» (від лат. 
Intellectualis – розумовий), під яким розуміють людину з розвину-
тим аналітичним мисленням, представника розумової праці. Інте-
лектуал вважається творчим суспільним суб’єктом, постійно 
включеним у процес міркувань з приводу істини та моралі. Він 
виробляє та розвиває власні ідеї, або ж ретранслює та переосмис-
лює чужі, визначає норми та культурні цінності суспільства. 

Антоній Радивиловський за характером своєї особи та твор- 
чості підпадає під це поняття і, безумовно, може вважатися інте-
лектуалом, адже він був носієм досить ґрунтовної освіти, займав-
ся розумовою працею, а його творчість носить виразне морально-
етичне навантаження та практичне спрямування. Тож, не будучи 
філософом у чіткому розумінні цього слова, Антоній Радивилов-
ський безумовно є мислителем-інтелектуалом, творчість якого 
має значне філософське навантаження, що вже було доведено по-
передніми дослідженнями його спадщини. 

Таким чином, можна зробити висновок про те, що вивчення 
спадщини Антонія Радивиловського є досить перспективним на-
прямком досліджень вітчизняної філософської культури епохи 
бароко. Морально-етичні повчання Антонія Радивиловського 
формувалися під впливом античної спадщини, православної тео-
логії, католицької схоластики, ідей Відродження та Реформації. 
Відповідно, його проповідницька літературна спадщина має знач-
ну філософську складову. 
  



 

65 

Антоній Радивиловський перебував під впливом філософської 
культури своєї епохи та виступає її суб’єктом, як носій, ретранс-
лятор та творець. У повчаннях проповідника відобразилися особ-
ливості здобутків вітчизняної та європейської філософської дум-
ки. Відповідно, через тексти проповідника відбувається розши-
рення меж функціонування філософської культури українського 
бароко. Завдяки проповідям елементи філософської культури ста-
ють доступними для масового більш широкого кола читачів/слу-
хачів повчань мислителя. Набір філософських ідей, понять та об-
разів, що знаходять собі місце у проповідях, мав своїм джерелом 
«високу» філософію та міг формуватися за рахунок своєрідного 
перекочовування філософських ідей із академічного середовища. 

Дані феномени потребують свого дослідження, тож стали 
предметом подальшого розгляду в цій монографії. 

Наступним кроком цього дослідження є безпосередній огляд 
елементів філософської складової проповідей Антонія Радиви-
ловського. Зокрема, планується звернути увагу на функціонуван-
ня мови філософії в спадщині проповідника та вплив античної фі-
лософської традиції на його доробок. 
 
 
 

 
  



 

66 

РОЗДІЛ 2. 
 

ФІЛОСОФСЬКА СКЛАДОВА ПРОПОВІДЕЙ 
АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО 

 

Інтерес до вітчизняної філософської думки епохи бароко на 
сьогодні залишається досить високим, оскільки багато її аспектів 
є недостатньо вивченими. 

Зокрема, і досі поза увагою дослідників залишаються особли-
вості функціонування латинської філософської лексики та її пере-
кладу в текстах українських ранньомодерних проповідників. В 
цьому розділі здійснено аналіз функціонування в проповідях Ан-
тонія Радивиловського елементів філософського знання через ви-
користання, переклад і тлумачення відповідного лексичного апа-
рату. Наступним кроком стало вивчення характеристик викорис-
тання проповідником текстів античної філософської традиції. Лі-
тературознавці, які зосереджували дослідницьку увагу на твор- 
чості Антонія Радивиловського (насамперед, Михайло Марковсь-
кий [167] та Володимир Крекотень [134]), лише констатували 
факт літературних запозичень проповідником з низки античних 
текстів, проте не деталізували їх перелік і зміст та, природно, не 
досліджували цю проблему з історико-філософської точки зору. 

Аналіз джерел, на які відкрито посилається Антоній Радиви-
ловський, а також криптоцитат і алюзій, присутніх у його творах, 
показує, що найчастіше проповідник звертається до текстів Арис-
тотеля та представників римського стоїцизму (Цицерона та Сене-
ки). Тож, далі буде розглянуто впливи саме цих мислителів на фі-
лософську складову проповідницької спадщини Антонія Радиви-
ловського. 

Таке дослідження дає змогу проілюструвати особливості побу-
тування й розвитку в нефілософському жанрі проповіді елементів 
філософської культури доби бароко. 
 

2.1. ФІЛОСОФСЬКЕ МОВЛЕННЯ 
 

Проблема мови вважається однією з ключових у вивченні фі-
лософської культури. Увага до цієї сфери є характерною для всіх 
епох розвитку європейської інтелектуальної традиції – від антич-
ності до аналітичної школи, герменевтики та постмодерністських 
побудов ХХ ст. [37, c. 27]. Не втрачає вона актуальності й нині 
[33; 160]. 
  



 

67 

Цей інтерес є цілком виправданим, адже мова є найголовні-
шим в людській комунікації засобом вираження, збереження та 
передавання інформації [15, c. 16-18]. На загальноцивілізаційно-
му рівні за допомогою «мовних ігор» утворюються так звані 
гранднаративи (метанаративи), що, за Ліотаром, покликані пояс-
нити та легітимізувати в очах суспільства знання про будову сві-
ту, місце й призначення людини тощо [158, c. 15-38]. 

У свою чергу, процес дискусії залежить від вибору мови, який 
стає вибором культурного поля, у котрому ведеться бесіда [26]. 
Діалог між традиціями та навіть мислителями, що належать до 
однієї культури, вимагає відповідної мови, яка б була однаково 
зрозумілою всім учасникам дискурсу, вона ж сама є результатом 
тривалого відбору та «шліфування» філософської лексики. Цей 
мовний арсенал набуває універсального транскультурного харак-
теру, слугуючи для спілкування інтелектуалів. 

Проте, поруч з універсальною мовою філософії, що ґрунтуєть-
ся на греко- та латиномовній традиції (яка сягає своїми витоками 
Античності) [336], розвивались і її національні форми, які форму-
валися на основі поєднання відповідників, знайдених у народних 
мовах, із прямими кальками, запозиченими у так званих мовах 
«класичних». 

Не є винятком у цьому аспекті й українська культура. Так, 
Олег Хома зауважує «термінологічні ресурси нашої філософсь- 
кої традиції, сформовані у той самий спосіб, що й у інших куль-
турах – через переклад іншомовних творів і написання власних. 
Усі, крім стародавніх греків, починали створювати свою філо-
софську термінологію, здебільшого перекладаючи твори поперед-
ників і прагнучи засвоїти якомога більше їх коло. Історію захід-
ної філософії взагалі можна уявити та подати як історію транс-
формації певних “мовних світів”. Що пізніше долучались народи 
до філософії, то складнішу і заплутанішу термінологічну спадщи-
ну їм доводилося засвоювати» [286, c. 56-80]. 

Джерелами формування вітчизняної філософської лексики 
(власний понятійний апарат тут починає складається принаймні з 
кінця XVI – початку XVII ст. [74, c. 113-132]), окрім староукраїн-
ської, слугували латинська, грецька, церковнослов’янська й поль-
ська мови. Зважаючи на те, що курси філософського та богослов-
ського циклу писалися латинською мовою (відповідно – їх авто- 
ри користувалися усталеним у схоластиці науковим словництвом 
[242]), формування україномовного (староукраїнського) бого-



 

68 

словського (і філософського) лексичного апарату відбувається у 
текстах дещо іншого характеру: перекладах, богословських пра-
цях, проповідях тощо. 

Історія функціонування філософської мови в українській ду-
ховній культурі вивчалась у працях таких дослідників, як Ніна 
Жовтобрюх [93], Дмитро Кирик [120], Оксана Новоставська [187, 
c. 349-361; 188, c. 52-61], Іван Паславський [202, c. 300-316] та ін. 
Проте з матеріалами церковної проповіді ці дослідники не працю-
вали. 

Так, Д. Кирик зосередився на дослідженні філософської тер- 
мінології в творчості Григорія Сковороди та представників ака- 
демічної філософії XIX ст. [120]. Н. Жовтобрюх вивчала філо- 
софську лексику представників українського громадського руху 
XIX – поч. ХХ ст. [93]. В своїх дослідженнях автори широко вда-
вались до описового методу, фіксуючи філософський лексичний 
арсенал в творчості мислителів та письменників минулого. При 
цьому, дослідники звертали увагу на запозичення, адаптацію й 
переклад українською мовою «інтернаціональних» філософських 
термінів, що мають латинське, грецьке, німецьке та французьке 
походження. Однак особливістю цих розвідок є зосередженість 
на сегменті філософської термінології, що вписується в марксист-
ський дискурс (матеріалізм, прогрес, диференціація, клас). При 
цьому «незручна» лексика або випадала з поля зору вчених, або 
фіксувалася без належної уваги. 

І. Паславський здійснив дослідження розвитку філософської 
термінології в домодерний період за допомогою залучення пе- 
рекладної літератури. Порівняння києворуських перекладів та 
грецьких візантійських оригіналів давніх текстів дозволило вив-
чити особливості перекладу києворуськими книжниками грецької 
філософської та богословської лексики [202, c. 300-316]. 

О. Новоставська здійснила теоретичне узагальнення напрацю-
вань вітчизняної філологічної науки в царині дослідження україн-
ської філософської термінології та виділила основні етапи її роз-
витку [187, c. 349-361; 188, c. 52-61]. 

Дослідження філософських понять на матеріалах проповідей 
Антонія Радивиловського проводились Л. Довгою [82, c. 72-81]. 
Авторка здійснила аналіз фундаментальних понять (благо/добро), 
що становлять стрижень аксіологічної парадигми українських 
церковних інтелектуалів XVII ст. Цей доробок містить цінні ме-
тодологічні настанови. Зокрема, це стосується запропонованого 



 

69 

нею методологічного принципу, який вимагає не обмежуватись 
етичним чи онтологічним виміром уявлень, що вкладаються у фі-
лософські поняття церковними мислителями. Це передбачає вра-
хування побутового вжитку лексем, якими позначають філософ-
ські поняття [82, c. 73-74]. Така позиція є продуктивною і за звер-
нення до латинського лексичного апарату, оскільки відповідна 
лексема не обов’язково могла позначати філософське поняття. 
Латинська лексика могла мати характер загальновживаних слів. 
Адже, широке використання латини в публічному мовленні було 
характерним для культури Речі Посполитої, в межах якої форму-
вався автор. Цю обставину враховано в цьому дослідженні в про-
цесі з’ясування статусу (понятійного чи побутового) латинських 
лексем та їх українських еквівалентів, які використовував Анто-
ній Радивиловський. 

Основним критерієм відбору лексем, що стали предметом ви-
вчення у цьому дослідженні, є їх належність до поля філософії за 
часів Антонія Радивиловського. При цьому, втрата лексемою фі-
лософського статусу, або ж її збереження в полі зору філософії до 
сьогодні, так само як і набуття «філософськості» в пізніші часи, 
не береться до уваги. Тож у межах цієї розвідки опинилися як 
лексеми, що наразі мають статус філософських (субстанція, 
дискурс, філософія), так і такі, що його втратили (інфлюенція). 

За ще один критерій відбору латинських лексем вибрано мож-
ливість віднайти їх переклад староукраїнською мовою, здійсне-
ний самим Антонієм Радивиловським. Такий переклад фіксується 
у рукописах проповідника: його може бути вміщено на маргіналі-
ях чи поруч із вжитим латинським словом. Також українські від-
повідники латинських лексем з’являються у власноручних редак-
торських правках Радивиловського, що залишилися у його руко-
писних збірках. Іноді ж такий переклад можна виявити, тільки 
порівнюючи тексти рукописних та друкованих проповідей та зна-
ходячи лексичні розбіжності між ними. 

З метою виявлення усталеності чи оригінальності наведених 
Радивиловським перекладів, вони порівнюється з відповідника-
ми, присутніми в інших ранньомодерних вітчизняних джерелах, 
зокрема у працях Йоаникія Ґалятовського [39], у словнику «Лек-
сіконъ славенорωсскїй альбо Именъ тлъкованїє» Памво Беринди 
[17] та в анонімній праці «Синоніма Славеноросская» [243]. За 
допоміжний матеріал також використано дані, уміщені в «Слов-



 

70 

нику української мови ХVІ – першої половини ХVІІ ст.)» [244; 
245]. 

Втім, як уже мовилось вище, наявність у тексті латинських 
слів чи їх староукраїнських відповідників не конче вказує на фі-
лософський дискурс його Автора. Тому, наступним кроком після 
вибору лексем, які підлягатимуть аналізові, стало виокремлення 
контекстів їх уживання Антонієм Радивиловським та визначення 
відповідних смислових полів з подальшим розмежуванням випад-
ків, де лексема виразно набирає ознак «поняття», від випадків її 
побутового вжитку (ці загалом залишаються без детальнішого 
аналізу). Врешті, порівняння смислів, що вкладалися у відповідну 
лексему Радивиловським, із притаманними їй у латинських філо-
софських/богословських текстах, стало тим маркером, який доз-
волив остаточно визначити статус відповідних лексем у мовленні 
київського проповідника. 

Застосування цих процедур дозволило проілюструвати процес 
збагачення української духовної культури епохи бароко латино-
мовною філософською лексикою та її вітчизняними еквівалента-
ми. 

Як відомо, категоріальний апарат курсів могилянських профе-
сорів носить загальноприйнятий для схоластичної традиції харак-
тер [242]. Що ж стосується використання філософської лексики в 
церковних проповідях, то воно має свої особливості, що яскраво 
ілюструються на прикладі творів Антонія Радивиловського. 

Підсилюючи переконливість повчань аргументами «від філо-
софів», проповідник доволі часто вдавався до вживання латинсь-
кої лексики. А щоб адаптувати її до кращого розуміння паствою, 
він або відразу ж наводить українські відповідники, або вдається 
до пояснення використаного латинського слова. Можна припус-
тити, що в повчаннях, призначених для освічених слухачів, Ради-
виловський залишає без змін вживані ним латинські слова. Проте, 
коли проповідь призначалася для людей, малознайомих з «висо-
кою» наукою, Радивиловський намагається адаптувати свій текст 
під їх рівень, замінюючи «нові» лексеми на більш відомі чи зро-
зумілі еквіваленти. Уважна робота українського мислителя зі сло-
вом особливо виопуклюється при порівнянні його рукописних 
збірок із друкованими. 

У рукописних збірках, які Радивиловський укладав, коли був 
проповідником Києво-Печерської Лаври, він доволі густо послу-
говується латинською лексикою. Вочевидь, тут автор творив свої 



 

71 

повчання за всіма правилами «риторичної науки» та призначав їх 
для освіченого слухача з числа лаврської братії і заможних мирян 
різних станів. Що ж стосується друкованих збірок, то бачимо, що 
в них лексику латинського походження змінено на більш зрозу- 
мілі староукраїнські еквіваленти. Вірогідно, що цей факт можна 
пояснити прагненням Радивиловського зробити свої проповіді 
більш зрозумілими для потенційних читачів (парафіяльних свя-
щеників) та слухачів. Відповідні правки він міг внести в тексти, 
готуючи їх до друку. 

Наведу деякі приклади щойно названих замін: «аргументъ» 
[217, c. 341] – «доводъ» [216, арк. 118], «симпацїя» – «склон-
ность» (маргіналія) [220, арк. 243 зв.], «інтенцїя» [220, арк. 163 
зв.] – «намѣренїе» [218, c. 128], «аффектъ» [217, c. 351] – 
«умыслъ» [216, арк. 121 зв.], «сентенцїи» [217, c. 521] – «науки» 
[216, арк. 174 зв.], «полѣтика» [217, c. 1105] – «людзкѣсть» [216, 
арк. 385 зв.] тощо. Таке редагування обумовлене вимогою прос-
тоти мови та доступності викладу, що висувались до проповідей 
так званого «латино-польського» типу [134, c. 11-13]. 

Як бачимо, у текстах Антонія Радивиловського зустрічаються 
слова, які й зараз входять до філософського тезаурусу, а також та-
кі, що наразі більш активно використовуються іншими науками. 

Наприклад, у «Слові на Неділю Одинадцяту по Сходженню 
Св. Духа» проповідник, міркуючи про взаємини Бога з покірною 
людиною, вживає слово «инфлюенція», яке на той час входило до 
арсеналу філософської мови та мало астрономічне, астрологічне 
та богословське значення. В астрономічному й астрологічному 
значенні «інфлюенція» тлумачилась як вплив зірок на земну ма-
терію та долю людей. В свою чергу, вчення про інфлюенцію (лат. 
influentia – вливання, пізніше вплив) є відображенням у середньо-
вічній космології неоплатонівської картини світу. Тут вона позна-
чає результат еманації (витікання) Єдиного (Божества), яке вли-
вається в матеріальні речі, обумовлюючи їх буття [313, c. 90]. 

В західній теології це поняття використовувалося при розроб-
ці вчення про «нестворені енергії», що сходять від Господа. Так, 
зокрема у текстах Бонавентури influentia рівнознечне lumen glo-
riae (сяяння слави), що витікає безпосередньо від Бога та сприй-
мається як божественна «дія», завдяки якій Він пізнається. Через 
осяяння (illuminato) цим світлом людина пізнає Господа та воз’-
єднується з Ним [313, c. 90]. Тож інфлюенція у вченні Бонавенту-
ри трактується як «сходження» Бога до людини. 



 

72 

На жаль, українські словники XVII ст. не дають пояснення цієї 
лексеми. У текстах інших вітчизняних церковних авторів цього 
періоду віднайти це слово також не вдалося. Тож в цьому випад-
ку аналіз можливих значень, що вкладались в латинську лексему 
«інфлюенція», проведено лише на основі текстів Антонія Ради- 
виловського. Проповідник використовує лексему «інфлюенція» 
при моральному повчанні, намагаючись показати вплив божест-
венної волі на покірну людину. Проте, Радивиловський вочевидь 
зіткнувся з труднощами перекладу даного слова на доступну 
пастві мову, тож просто перетлумачив його відповідно до свого 
розуміння та мети повчання. 

У рукописному варіанті «Вінця» Антоній Радивиловський пе-
реклав латинське influentia як «вливання» – «инфлюенцїи албо 
вливанїя» [217, c. 583], що є буквальним тогочасним перекладом, 
який згодом у російській мові перетвориться на «влияние» [34], а 
в сучасній українській мові на «вплив». У друкованому ж варіанті 
проповідник замінив цей переклад на більш доречний за змістом 
та зрозумілий слухачам, до того ж богословсько коректніший з 
православної точки зору [313, c. 90]. Друкований текст викладено 
в наступній редакції: «инфлюєнцїи албо действїя» [216, арк. 195]. 
Слово «действїє», тобто сучасна «дія», в цьому випадку може ро-
зумітися і як вплив (тут – божественної волі на людину), що ціл-
ком прийнятно для теперішнього значення поняття «інфлюен-
ція», яке наразі використовується в медицині. Зараз воно втрати-
ло своє космологічно-містичне значення й стало служити для по-
значення впливу як такого (в медичному значенні – вірусу на ор-
ганізм). 

Іншою філософською лексемою, якою користується Антоній 
Радивиловський у своїх повчаннях, є «дискурсъ» [217, c. 724], що 
перекладається автором у друкованому варіанті проповіді як «бе-
сѣда» [216, арк. 247]. «Словник української мови ХVІ – першої 
половини ХVІІ ст.» тлумачить «дишкурсъ, дискурсъ, діскурсъ» 
як розмова або диспут [244, c. 29]. У свою чергу «Лексіконъ сла-
венорωсскїй альбо Именъ тлъкованїє» Памво Беринди перекладає 
«розмова» як «бесѣда» [17, c. 7]. Тож редакторський переклад 
Радивиловського цілком відповідає загальноприйнятому. 

Цю лексему Радивиловський використовує в описі Євангель-
ських подій зустрічі Спасителя з хананеянкою та зцілення її біс-
нуватої доньки (Мф. 15: 21-28). Як пише Радивиловський, між 
Євангельськими персонажами стався – «дискурсъ» (у рукописно-



 

73 

му варіанті) – «бесѣда» (у друкованому). Ця редакція, як і в ін-
ших випадках, обумовлена тенденцією до спрощення сприйняття 
тексту, проте тлумачення автором слова «дискурс» розкривається 
через контекст його використання. Акцентуючи в «екзордіумі» 
(вступі) на предметі проповіді, Радивиловський зауважує, що бу-
де говорити про «дискурсъ» («бесѣду») між хананейкою та Хрис-
том. Далі Радивиловський зі схоластичною скрупульозністю роз-
бирає Євангельський діалог, наводячи не лише думку церковних 
екзегетів та коментарі, що стосуються обставин діалогу, але й до-
повнюючи саму бесіду доводами, що стосуються різних позицій і 
які могли б прозвучати в дискусії. Таким чином Антоній Радиви-
ловський ніби реконструює всю повноту розмови, додаючи «від-
сутні» елементи. 

Ґрунтуючись на цьому, можна припустити, що «дискурс-бесі-
да» тут використано для позначення діалектичної суперечки зара-
ди істини, дискусії, що має проблемний характер й потребує вра-
хування всіх обставин справи для вирішення проблеми, що стала 
її предметом. Зрозуміло, що це трактування дискурсу значно вуж-
че, ніж сучасне, але не є простим перекладом слова з латини на 
староукраїнську. 

Близьким за значенням є слово «контроверсія», яке Антоній 
Радивиловський використовує у «Слові другому на Покров Бого-
родиці», описуючи відомий біблійний сюжет про суд царя Соло-
мона. Як пише проповідник щодо двох жінок: 
 

«надовго протягла межи ними контроверсїя (маргіналія – «споръ» – 
В.С.) о сына, бо єдна з нихъ мовила, мой сынъ, а другая з(ъ)бїала мовя-
чи, неправду мовишъ, мой» [220, арк. 510 зв.]. 
 

Як видно з уривку, Радивиловський в рукописі переклав ла-
тинське слово controversia як суперечка («споръ»). 

«Лексикон» Беринди перекладає «контроверсіа» як «прѣнїє» 
[17, c. 217], а «Словник української мови ХVІ – першої половини 
ХVІІ ст.» трактує «контроверсїя» в кількох значеннях: юридич-
ний процес, суперечка, судова заява та диспут (академічний) 
[245, c. 243-244]. Тож, застосування та переклад Радивиловським 
цієї латинської лексеми збігається як із контекстом біблійного 
оповідання, так і загальноприйнятим за часів проповідника тлу-
маченням цього слова. 

З контексту вживання цієї лексеми Радивиловським видно, 
що на відміну від дискурсу, який є продуктивною «бесідою», 



 

74 

«контроверсія» вживається ним для позначення конфліктної 
суперечки. 

У своїх повчаннях проповідник також звертається до низки 
лексем, якими позначаються різні філософські категорії. Зокрема, 
у рукописній збірці «Огородок…» він вживає транслітероване ки-
рилицею латинське слово «субстанцїя» [219, арк. 432]. При цьому 
на полях уміщено переклад «истность» [219, арк. 432], що, воче-
видь, мало би зробити текст зрозумілішим. Та видається, що тут 
Радивиловський не досяг мети. Ця проповідь залишилась переоб-
тяженою схоластичними міркуваннями, адресованими освіченій 
аудиторії, відтак не увійшла в друкований варіант збірки, що при-
значався для пересічного слухача/читача. 

Проповідь, про яку тут мовиться, присвячена багатію та Лаза-
рю. У ній Антоній Радивиловський вживає низку лексем з арсена-
лу філософської мови, надаючи їм доступного звучання. Так, по-
яснюючи, чому Церква називає Лазаря на ймення, а імені багатія 
не згадує, проповідник будує таке міркування: 
 

«для того же имя єст(ъ) котороє значитъ истность з яковостю й 
спадком(ъ). Богатый же стратилъ субстанцію (на маргіналії – «ист-
ность» – В.С.) то єсть правдивую истоту благодати й хвалы, а задержалъ 
тылко яковость богатствъ, для того Ц(е)рковь Матка наша при них 
толко непридаючи имени зоставила єго, а посполитє мовять яко кого 
видять такъ пишутъ. Лазарь понєважъ заховалъ субстанцію, бо мѣлъ 
правдѣвую бытность благодати й хвалы // для того власным(ъ) єго 
именемъ назвала…» [219, арк. 432-432 зв.]. 
 

У наведеному вище фрагменті тексту Радивиловського лексе-
ма «субстанція», вочевидь, позначає «істинне буття», початок 
буття (в цьому випадку – буття людини), тож цілком уписується у 
загальне тлумачення категорії «субстанція» у філософії XVII ст. 

Проте, зважаючи на особливості філософського лексичного 
набору епохи, трактування лексеми «истность» у вітчизняних ба-
рокових текстах лише як перекладу латинського «субстанція» не 
є однозначним. Так, сама лексема «истность» походить з церков-
нослов’янського та перекладається як «сутність», що є спіль- 
ною рисою для слов’янських мов (наприклад, польське «istne» – 
сутнє). Анонімний рукописний словник староукраїнської мови 
2-ї пол. XVII століття «Синоніма Славеноросская» перекладає 
«истность» як «сущєство» [243]. Відповідно, латинська лексема 
«субстанція» перекладається як «истность», а остання, в свою 



 

75 

чергу, як «сутність», що може говорити про синонімічність всіх 
трьох лексем. 

Однак, схоластична філософія, спираючись на Аристотеля, 
розділяла поняття субстанції та сутності. До проблеми розрізнен-
ня субстанції та сутності ґрунтовно звертався Тома Аквінський, 
позиція якого мала значний влив на пізніших авторів. В «Сумі 
теології» (Питання 29; Розділ 2) Аквінат пише, що субстанція має 
подвійне значення. В першому випадку вона позначає «щой-
ність» речі, яка вказує на її визначення й тотожна «сутності». В 
другому випадку субстанція є суб’єктом, що існує сам по собі та 
лежить в основі речі та її акциндентів [280]. Розведення цих по-
нять було характерним і для вітчизняної філософської культури. 
Так, в трактаті Інокентія Ґізеля «Твір про всю філософію» суб-
станція (substantia) та сутність (essentia) чітко розрізняються [66, 
c. 48]. 

Отже, можна припустити, що українські автори XVII століття, 
йдучи за схоластами, під «истностю» могли мати на увазі як 
«субстанцію», так і «сутність». Відповідно, це питання потребує 
уточнення. 

Розгляд текстів українських церковних мислителів показує, 
що використання староукраїнської лексеми «истность» як пере-
кладу латинського substantia є загальноприйнятим явищем. Так, 
Йоаникій Ґалятовський перекладає «субстанція» як «истность», 
зазначаючи: «субстанцїя, истность, которая сама през(ъ) себе 
зостаєт(ъ) и маєтъ свою бытность» [39, c. 165]. Ця дефініція ціл-
ком збігається з філософським розумінням цієї категорії. Вико-
ристання лексеми «истность» як замінника «субстанції» також 
практикувалося вітчизняними богословами. Наприклад, «Кате- 
хізис» Петра Могили використовує «истность» як богословсь- 
ку категорію для тлумачення таїнства євхаристії, під час якої 
«истность хлѣба и вина преистначаєт в истность Тѣла и Кровє 
Христовой» [118, c. 166]. В цьому фрагменті зафіксовано акт 
транссубстанціації, як перетворення субстанцій хліба й вина на 
субстанції Тіла та Крові Христа. Це трактування Євхаристії було 
описане Аквінатом та через латинські впливи отримало поши-
рення у православній теології [97]. 

У текстах Радивиловського лексема «истность» використову-
ється не один раз. При чому спостерігається подвійне її тлума-
чення: вже згадане вживання як синоніму до субстанції [219, 
арк. 432] та в значенні сутності. У контексті останнього увагу 



 

76 

привертає фрагмент, у якому проповідник міркує про людську 
сутність: «силу смѣха з истностїю ч(о)л(о)в(ѣ)ческою такъ Б(о)гъ 
соєдинилъ, жє єдно безъ другого быти неможетъ…» [216, арк. 65 
зв.-66]. В цьому випадку «истность» використовується Радиви-
ловським для позначення сутності людини (людяності), що по-
єднана з її невід’ємним предикатом, який цю сутність визначає – 
здатністю сміятися. 

Щодо тлумачення окремих лексем нелатинського походження, 
використаних проповідником у вищенаведеному фрагменті про-
повіді про багача та Лазаря, можна зауважити, що тут йдеться 
про логічне визначення категорії «поняття», яке подається Ради-
виловським як «имя». Проповідник відповідно до аристотелів- 
ської логіки подає дефініцію «поняття»: «имя єст(ъ) котороє 
значитъ истность з яковостю й спадком(ъ)» [219, арк. 432]. 
«Синоніма Славеноросская» перекладає «яковый» як «каковый», 
а «спадок» як «наслѣдиє, жребый, достоянїє» [243]. Отже, 
«спадокъ» є поняттям, яке вказує на статус багача й відповідно не 
належить до філософської лексики. Що ж стосується «яковості», 
то з контексту стає зрозумілим, що ця лексема позначає катего-
рію «якість». 

Таке використання аристотелівських категорій в церковній 
проповіді не є чимось унікальним. Зокрема, досить детальний 
розбір категорій Стагірита (субстанція, кількість, якість, відно-
шення, простір, час, стан, володіння, дія, страждання) подається в 
«Ключі розуміння» Йоаникія Ґалятовського, який намагається за-
стосувати їх для пояснення подій, що відбулися в житті апостола 
Іоанна. При цьому проповідник наводить переклад латиномовних 
лексем, якими позначаються ці категорії (він, як і Радивилов- 
ський, користувався латинським перекладом Аристотеля) старо-
українською: 
 

«Знайдуются у філософовъ десять предикамента, в(ъ) которыхъ пре-
дикамен(ъ)тахъ вшелякїи ся рєчи замыкаютъ и до них ся стягаютъ и на-
лєжатъ... Першоє предикамєнтумъ єсть субсанцїя, истность… Другоє 
предикаментумъ єсть квантитасъ, коликость… Третеє предикаментумъ 
єсть квалитасъ, яковость… Четвертоє предикамен(ъ)тумъ єстъ реляцио, 
взглядъ, албо одношенє… Пятоє предикаментумъ єсть акцїо, чиненьє… 
шєстоє предикаментумъ єст(ъ) пас(ъ)сїо, терпенїє… Семоє предикамен-
тумъ єсть квандо, когда, то єсть котрого часу дѣяло… Осмоє предика-
ментумъ єст(ъ) убѣ, где, то єсть на якомъ мѣстцу що ся дѣяло… Девятоє 
предикаментумъ єсть ситусъ положеньє, албо роспоражен(ь)є частей 



 

77 

тѣла якого… Десятоє остатнє предикаментумъ єст(ъ) габѣтусъ, одежда, 
якую кто одежду маєтъ» [39, c. 165-170]. 
 

Вочевидь, тут проповідник відповідно до мети свого повчання 
замінив категорію «володіння» на приклад «одягненого», що його 
використав Аристотель при поясненні її суті. Детальний розбір 
цих категорій в спадщині Ґалятовського на предмет їх відповід-
ності аристотелівському вченню був здійснений Тарасом Лучу-
ком [161, c. 41-53], тож не буду повторно вдаватись в їх аналіз. 

Щодо такого ж «популярного», в сенсі «загальнодоступного», 
тлумачення слова «філософія» та епітету «філософ» Антонієм Ра-
дивиловським, то він перекладає його як «мудрець», замінюючи 
рукописне «философы» [217, c. 583] на друковане – «мудрецы» 
[216, арк. 195] або «любомудрець» [216, арк. 487]. Так само й Ґа-
лятовський, тлумачачи слово «філософ», перекладає його дослів-
но як «люблячий мудрість». Апостола Іоанна він характеризує як 
«филїософа, люблячого мудрость» [39, c. 170]. Тут проповідники 
тримаються загальної традиції. Так само це слово тлумачиться в 
«Лексиконі» Беринди, де «любомудрїє» є перекладом слова «фі-
лософіа» та навпаки: «любомудрїє: філософіа, коханєся в мудрос-
ти» [17, c. 61]; «філософіа: мудрость, люблєнїє мудрости, любо-
мудрїє. філософъ: любомудрєц, мудрыи, кохаючїйся в мудрости, 
мудролюбєц» [17, c. 239]. 

Отже, особливостями функціонування лексичного апарату фі-
лософії в українській культурі епохи бароко є його тісний зв’язок 
з латинською традицією. Проте, на рівні морального «повчання», 
що підсилювалося філософськими міркуваннями, спостерігається 
специфічна адаптація латиномовної лексики до українського мов-
ного поля. Така «українізація» стала «побічним продуктом» нама-
гання проповідників-моралістів зробити свої повчання доступні-
шими для широкої аудиторії. Цей лексичний апарат може вважа-
тися повноцінною складовою філософської культури українсько-
го бароко. 

Залишається відкритим питання, чи вичленовував Антоній Ра-
дивиловський класичне словництво з повсякденної мови освіче-
ної людини, для якої використання латиномовних лексем було 
нормальною практикою, адже це була мова високої культури. До 
такого змішування латини з польською чи руською мовою вдава-
лись в публічному просторі світські та церковні сучасники про- 
повідника. Тож, очевидно, що, обираючи латину, Радивиловський 



 

78 

робив вибір на користь інтелектуального простору, у тісному 
зв’язку з яким він розвивався [26; 317, c. 57-95]. Але, з іншого бо-
ку, проповідь була знаряддям комунікації Церкви з паствою, яка 
залишалася поза масштабним впливом латинської вченості, і то-
му цей жанр творився руською (староукраїнською) мовою як мо-
вою загалу. Як зауважує Джованна Броджі Беркофф: «упродовж 
усього XVII ст. найприродніше виражала культуру, що її породи-
ла, руська мова. Невипадково саме її використовували в пропові-
дуванні – літературному жанрі, який забезпечував комунікацію 
між церковними інтелектуалами й нижчим кліром» [26]. 

Творячи свої повчання цією мовою, Радивиловський вступав у 
діалог з паствою як представник спільної «української» традиції. 
Руська (староукраїнська) мова служила засобом підкреслення 
власної культурної ідентичності, тоді як латина слугувала марке-
ром людини освіченої, яка прагнула поставити свою освіченість 
на службу загальному благу Церкви. Тож, не відмовляючись від 
латинської вченості, проповідник «приміряв» її на український 
культурний простір, в тому числі й на мовному рівні, адаптуючи 
чи перекладаючи латинські слова на вітчизняний манер там, де це 
було можливо, або ж «вживляючи» їх в староукраїнський текст й 
супроводжуючи відповідними поясненнями. 

Перемішування староукраїнських та латинських мовних кодів 
та прилаштовування чужого мовного апарату «під себе» є про-
явом властивих українській бароковій культурі відкритості, по- 
ліморфізму та діалогізму, на чому вже було наголошено дослід-
никами [79, c. 305-306]. Цей поліморфізм є не ознакою недоско- 
налості української культури, а її сутнісною особливістю [334, 
c. 325-387]. 

Така здатність мислителя відчувати нюанси філософсько-бого-
словської лексики, на думку Л. Довгої, є ознакою навичок філосо-
фування та свідомого й критичного ставлення до осмислення і 
адаптації надбань іншої культури. Також це свідчить про розу-
міння тонкощів смислів «чужого» тексту при перекладі в процесі 
запозичення й цитування, що є «тим сигнальним моментом, з яко-
го починається свідоме філософування за допомогою поняттєвого 
апарату» [76, c. 133-134]. 

Чи намагається Радивиловський вживати запозичені із латин-
ської мови (і перекладені староукраїнською) поняття дисципліно-
вано, саме як філософський науковий інструментарій? Схоже, що 
так. Проте, зважаючи на багатозначність смислів, яких він надає 



 

79 

окремим відповідникам латинських філософських понять, а та-
кож на зафіксовані відхилення від їх основного тлумачення, було 
б необачним стверджувати, що київський проповідник робить це 
послідовно. Разом з тим, можна уважати доконаним фактом, що 
виявлені тут особливості впровадження латинської філософської 
лексики та її староукраїнських еквівалентів в тексти проповідей 
свідчать про свідомі спроби ранньомодерних українських інте-
лектуалів сформувати власний (україномовний) філософський 
(богословський) понятійний апарат, який дозволить дисципліну-
вати мислення та мовлення. 

Задля подальшого розкриття характерних рис впливу філософ-
ської культури на спадщину Антонія Радивиловського далі буде 
розглянуто особливості використання проповідником філософсь-
ких текстів античної традиції. 
 

2.2. РЕІНТЕРПРЕТАЦІЯ ФІЛОСОФІЇ АРИСТОТЕЛЯ 
 

Звертаючись до осмислення інтелектуальної спадщини україн-
ських мислителів епохи бароко, слід окремо зупинитись на дже-
релах, що лягли в основу формування тогочасної вітчизняної 
культури. Одним із них є твори античних авторів, що становлять 
фундамент усього європейського інтелектуального простору. 

Інтерес, що виник в ранньомодерній Україні до античної філо-
софії, риторики, поезії тощо, обумовлювався побутуванням на те-
ренах Київської Митрополії практик гуманістичної освіти, що по-
ширювалися, зокрема, через мережу єзуїтських колегіумів. Як ві-
домо, її куррікулюм передбачав освоєння студентами стародавніх 
текстів на рівні вміння їх інтерпретувати та використовувати для 
власних потреб. 

Проблемі впливу античної філософії на світогляд українських 
церковних мислителів ХVІІ ст. та на осмислення ними взаємин 
людини та світу присвячено чимало досліджень, зокрема вона 
аналізується в працях Вілена Горського [53], Ігоря Захари [100], 
Марії Кашуби [119, c. 258-265], Дмитра Кирика [226, c. 91-102], 
Валерії Нічик [181, c. 241-258; 185, c. 75-89; 186, c. 54-66], Галини 
Паласюк [199, c. 321-323], Івана Паславського [202], Мирослава 
Роговича [226, c. 91-102], Ярослави Стратій [252, c. 289-300; 253, 
c. 73-81; 255, c. 74-129], Лілії Чернік [292] та ін. 

Проте, творчість Антонія Радивиловського у такому ракурсі 
ще й досі ґрунтовно не розглядалася. Однак, без розуміння прин-



 

80 

ципів роботи українського проповідника із античними джерелами 
чи механізмів прилаштовування «філософських» істин до христи-
янського морального вчення, майже неможливо осягнути ні сенсу 
його праць, ані їх значення для розвитку ранньомодерної україн-
ської культури. Тому саме цим питанням присвячено цей підроз-
діл. 

Як щойно мовилось, Антоній Радивиловський жваво послуго-
вувався текстами античних мислителів при написанні своїх пов-
чань. Він піддавав запозичені в них фрагменти творчій обробці 
чи інтерпретації, припасовуючи до теми чи мети проповіді. За-
звичай ці приклади слугували ілюстраціями до моралістичних на-
пучувань та роздумів над смисложиттєвими проблемами існуван-
ня людини. 

Відомо, що генеральний вплив на філософські курси могилян-
ських професорів мала схоластична традиція (Тома Аквінський, 
Франциско Суарес, Франциско Овієдо…), яка багато в чому ґрун-
тувалася на інтерпретції спадщини Аристотеля, який впродовж 
століть залишався найбільшим авторитетом серед античних філо-
софів [241, c. 50-55]. Природно, що з академічних аудиторій ці 
ідеї поширилися в інші сфери духовної культури українського ба-
роко, творцями якої були вихованці київських професорів. 

Одним з культурних феноменів, у якому відбивалися ідеї Ста-
гірита, була церковна проповідь. Вона, як жанр, що мав за мету 
корекцію людської поведінки в бік християнських чеснот, місти-
ла значну антропологічну та морально-етичну складову. Ця скла-
дова розкривалася у роздумах церковних мислителів над пробле-
мами людської природи, належної поведінки, сенсу життя, взає-
мин людини та світу тощо. Втім, моральні богослови доби баро-
ко, звертаючись до тлумачення євангельських істин, опирались 
не тільки на святоотцівську спадщину, але й на «християнізова-
ну» версію етики Аристотеля, праці Платона, Сенеки, Епікура 
тощо [207, c. 238-253]. 

Ця інтелектуальна лінія повною мірою відбилася в спадщині 
Антонія Радивиловського. Проповідник досить активно викорис-
товує тексти Аристотеля у своїх повчаннях та називає його «най-
субтєлнійшїй з Любомудрцев(ъ)» [216, арк. 487]. 

Відкритим залишається питання про тексти Аристотеля, яки-
ми користувався проповідник. Імовірно, вони могли бути в біб-
ліотеці Київської колегії, але не збереглися ні самі ці твори, ні їх 
перелік. 



 

81 

Відомо, що перше повне зібрання текстів Аристотеля латинсь-
кою мовою з коментарями Авероеса вийшло у Венеції в 1489 ро-
ці. Грецьке видання з’явилося дещо пізніше, в 1495-1498 рр., та-
кож у Венеції. У 1531 році в Базелі з’явилося нове видання, пе- 
реглянуте Еразмом Ротердамським, а у 1584 році вийшло франк-
фуртське видання Сільбурга. Тож, теоретично Антоній Радиви-
ловський міг мати в своєму розпорядженні як грецький, так і ла-
тинський тексти Аристотеля. Світло на питання про мову текстів 
Стагірита, якими користувався проповідник, можуть пролити по-
силання на маргіналіях його збірок проповідей. Зазвичай Антоній 
Радивиловський перекладає латинські назви староукраїнською, а 
грецькі залишає без змін. Однак, в останньому випадку мову тво-
ру часто визначити неможливо, адже латинські назви цих тракта-
тів читаються майже так само як і грецькі (наприклад: «Метеоро-
логіка» чи «Політика»). Однак, в окремих випадках проповідник 
здійснює в посиланнях кириличну транслітерацію назв трактатів 
грецького філософа. Так, посилаючись на «Етику», проповідник 
наводить кириличне посилання, що передає латинізоване прочи-
тання грецької назви: «Ethicorum» – «Аристот: Етикорум: Книг θ. 
гл: д») [218, c. 694]. Та й саме написання проповідником імені 
мислителя носить здебільшого латинізований характер (Аристо-
телесъ) [218, c. 12]. Ці факти свідчать про використання Радиви-
ловським саме латинського видання аристотелівських текстів. 
Так само, латинським Аристотелем користувався інший видатний 
сучасник проповідника – Йоаникій Ґалятовський [161, c. 41-53; 
321]. 

Весь масив використовуваних Радивиловським текстів Стагі-
рита можна умовно поділити на три групи: природничо-наукові, 
антропологічні та морально-етичні. 

Найбільшою групою є природничо-наукові трактати Аристо-
теля, що отримали в проповідях Радивиловського досить різнома-
нітне використання. Коментуючи запозичені у Аристотеля фраг-
менти, які містять інформацію природничого характеру, пропо-
відник намагається надавати їм моралістичного змісту. Так, не 
посилаючись на конкретне джерело, проповідник пише: 
 

«Учи(тъ) Аристотеле(съ), ижъ зъ єдиного яйца, два пте(н)ца наро-
дитися могутъ, єсли плѣва жолтка на двоєся роздѣлит(ъ). Что в(ъ) яйцу 
жолток(ъ), то в(ъ) ч(о)л(овѣ)ку любовъ. тая єсли будетъ замиряти на 
двоє, къ Б(о)гу й ближнимъ, з(ъ) надѣи пришлой славы, окажутся яко 
два птенца, Прославлєнїє Д(у)ши й Тѣла» [218, c. 12]. 



 

82 

Рукописний «Огородок» містить той самий фрагмент із не- 
значними відмінностями, посилання на джерело в маргіналіях так 
само відсутнє [219, арк. 15]. Джерелом запозичення вищезгада-
них природничо-наукових відомостей вочевидь є трактат «Про 
виникнення тварин» (Περὶ ζῴων γενέσεως / De generatione animali-
um). 

Антоній Радивиловський використовує природничо-наукові 
знання, отримані з текстів Аристотеля, для пояснення норм люд-
ської поведінки, проводячи паралелі між життям людини і тва-
рин. Так, у «Слові тридцять другому «по сошєствїі Святого Ду-
ха», де розбирається Євангельський сюжет про Закхея, проповід-
ник пише: 
 

«Пише(тъ) Аристотелєсъ Філїозофъ… же орелъ птенцы свои на 
пазногтя(хъ) завѣси(в)ши, выставуєтъ ку променямъ С(о)лнечнымъ, й на 
С(о)лнце смотрѣти примушаетъ; й єсли око якого птен(ъ)ца на С(о)лнце 
смотрѣти неможетъ, мружи(т)ся, албо й заплачетъ; такого птен(ъ)ца яко 
отро(д)ка, прєчъ о(т)кидає(тъ), // албо й забиваєтъ: єсли за(сь) якое зъ 
них(ъ) просто на промень С(о)лнечный смотритъ, такое яко подобное 
себѣ любитъ й кормитъ. чи бываетъ же забвенноє й тое орля, которое 
пречъ от себе орелъ о(т)кидаєтъ? нѣтъ: бо з(ъ) Б(о)зского провидєнїя 
прилѣтиваєтъ птица драпѣжная соколъ, который на(дъ) иншихъ птицъ 
маючи великую любовъ до птенцовъ, приймуєтъ о(т)верженноє орля, й 
корми(тъ) такъ, якъ власного своєго птенца» [216, арк. 386-386 зв.]. 
 

Далі Антоній Радивиловський, у бароковій риторичній манері, 
ототожнює орла з світом, який показує людям різні розкоші. Тих, 
хто дивиться на них жадібно, світ осипає милостями, а тих, хто не 
піддається спокусі – відкидає від себе. Проте останні не залиша-
ються без піклування, оскільки Божим провидінням передбаче- 
но, аби багаті люди виявляли до знедолених милосердя й піклува-
лися про них, «заробляючи» собі Царство Небесне [216, арк. 386 
зв.-387]. 

Тож в цьому випадку проповідник за допомогою текстів Стагі-
рита намагається надати обґрунтування милосердю як обов’язку 
багатих стосовно бідних. Посилання на конкретну працю Аристо-
теля в тексті відсутнє. Джерелом є тракт «Історія тварин» (Περὶ τὰ 
ζὼα ἱστορίαι / Historia animalium), де грецький філософ надає ві-
домості про «морського орла» (скопу), якому приписуються ви-
щезгадані особливості. 

Природничо-наукова інформація з текстів Аристотеля вико- 
ристовується проповідником й для похвали окремим особам. Так, 



 

83 

у вступній присвяті до «Огородка», в якій Антоній Радивиловсь-
кий дякує своєму патрону Інокентію Ґізелю, вихваляючи його 
цноти, проповідник порівнює його милосердя з описаним Стагі-
ритом чарівним джерелом, яке воскрешає мертвих птахів: 
 

«Пишєтъ Аристотелесъ, же єстъ в(ъ) Сицилїи Жродло накшталтъ 
виру, в(ъ) которомъ гды будетъ погружено Птаство умерлое, оживетъ. 
(Маргіналія «О Чудєсныхъ гл: кВ») й ктожъ не признаєт(ъ), же єстесь 
таким(ъ) жродлом(ъ) Превелєбно(сть) Твоя? бо якъ в(ъ) ономъ жродлѣ 
Вода, Птаство умерлое уживляетъ: такъ Милосєрдїє Твоє, нєндзных(ъ) й 
утрапленыхъ людей… власне оживляетъ» [218, арк. 8 зв.]. 
 

Тут проповідник посилається на псевдоаристотелівський трак-
тат «Про дивовижні чутки» (Περὶ θαυμάσιων ἀκουσμάτων / De mi-
rabilibus auscultationibus). Як видно з наведеного тексту – похвала 
Ґізелю з використанням посилання на Аристотеля, яке містить 
фантастичну інформацію природознавчого характеру, відповідно 
до задуму проповідника набуває моралістичного та епідейктично-
го змісту. 

Запозичення з «натуралістичних» текстів Аристотеля викорис-
товуються проповідником при похвалі святих. Тут вони набува-
ють не тільки якостей риторичної прикраси, але й слугують за- 
охочуванню слухачів до християнської побожності. У «Другому 
слові на перенесення мощів св. Феодосія Печерського» Радиви-
ловський без посилання на джерело (вочевидь, це трактат «Про 
дивовижні чутки») згадує: 
 

«Пишє(тъ) Аристотеле(съ) Филозофъ, же в(ъ) Фригїєй на єдной горѣ 
знайдує(т)ся Каме(нь) якѣй, которы(й) гдыкто внеслъ до // Цибелесъ 
Бо(ж)ницы, єдна(лъ) себѣ дивную любовъ у Родичо(въ), хотяй бы ихъ 
найбарзѣй уразилъ… Абысмо теды слухачу могли Б(о)га ураженого 
грѣхами н(а)шими, поеднати, абысмо могли набыти ласки й м(и)-
л(осе)рдїя єго, за Каме(нь) той, который єднаетъ любовъ сыномъ у Ро-
дителей, внесѣмо до єго Б(о)з(с)кого маестату сїю дра(х)му золотую, 
Мощи мовлю Пр(е)п(одо)бного о(т)ца нашего Феодосїя Пече(р)ского» 
[218, с. 329-330]. 
 

В рукописному «Огородку» в згаданому «Слові» цей фрагмент 
відсутній, проте ми знаходимо його в «Третьому слові на перене-
сення мощів св. Феодосія Печерського», тільки вже в іншій інтер-
претації. Так, після наведення історії Стагірита, проповідник на-
зиває каменем вже не мощі Феодосія, а самого Ісуса Христа: 
  



 

84 

«Чтожъ маемо чинити братїє, ово маємо камѣнь Х(рист)а Сп(а)-
с(и)теля, яко мовитъ Апостолъ С(вя)тый: Камень же бѣ Хр(исто)съ; вне-
сѣмо єго през(ъ) принятъє Пренас(вя)тѣйшихъ тайнъ яко до бо(ж)ницы 
Цибеллєсъ до с(е)рдца свого…» [220, арк. 291]. 
 

При похвалі Богородиці («Слово друге на Різдво Богородиці») 
Антоній Радивиловський використовує інший «природничий» 
трактат Аристотеля, «Метеорологіка» (Τα μετεωρολογικά / Meteo-
rologica), що в основному присвячений небесним явищам. Тут 
проповідник посилається на конкретний текст мислителя: 
 

«Оный славный Філіозофъ Аристотеле(съ) залицаючи з(ъ) фарбъ ду-
гу Н(е)б(ес)ную мовитъ тое оней: Дуга н(е)б(ес)ная маетъ фарбы кото-
ры(хъ) заледво малярѣ наслѣдовати могут(ъ) (маргіналія: «Книга: г. Ме-
теор. Глав.: в», посилання вірне – В.С.). Гдыся присмотримо фа(р)-
бом(ъ) дивному кшта(л)ту й пїенкности Пребл(агосло)венной Д(ѣ)вѣ 
М(а)рії теперъ на Рож(д)енной, при(з)нати мусимо тое, же такіе мѣти 
буде(тъ) цноты й заслуги, же… Агглове в(ъ) оных(ъ) заледво ю наслѣ-
довати могутъ; й овшемъ в(ъ) нѣкоторыхъ немогутъ» [218, c. 427]. 
 

В рукописному варіанті це «Слово» йде під номером сім та 
значно відрізняється від друкованого варіанту. Так, у ньому від-
сутній наведений вище фрагмент, хоча присутні запозичені з того 
ж трактату міркування Аристотеля про веселку (щоправда, вже 
анонімні та без посилань на джерело, яким також є ІІІ книга Ме-
теорологіки, глава IV [8]): 
 

«Правятъ Філософове, же Дуга єстъ образомъ с(о)лнца, бо ударяючи 
променями // на облакъ темный, оную чинитъ попєклу себѣ подобную. 
Наша мысленная дуга Прєбл(агосло)вєнная Д(ѣ)ва М(а)рїя, что єст(ь) 
єсли не образъ Б(о)га, который яко солнце от(ъ) маестату свого Б(о)з-
ского, нѣбы в(ъ) темныхъ облакъ, в(ъ) насѣнє Іоакима с(вя)того й Анны 
Бл(аго)дати своей Б(о)з(с)кой променя пустивши, оную ведлугъ кштал-
ту своего уформовалъ» [220, арк. 423 зв.]. 
 

В іншому місці для похвали Богородиці Антоній Радивиловсь-
кий використовує «алхімічні» знання з посиланням на Аристоте-
ля: 
 

«яко злато важнѣйшее єстъ над(ъ) сребро; такъ М(а)рїя єдина у Б(о)-
га, важнѣйшею мѣла быти на(дъ) всѣ с(вя)тыи… же злато важнѣ(й)шее 
єстъ на(дъ) сребро, Аристотель тую даєтъ причину: Злато правѣ, любо 
яко иншїи крушцы, иле до матєрїй, родится зъ сѣрки субтелной й чер-
воной, й срѣбра живого субтелного й бѣлого; болшъ єднак(ъ) до сложе-
нїя своєго берєтъ матєрїй з(ъ) твердости сѣрки. анѣжели з(ъ) субте(л)-



 

85 

ности й бѣлости живого срѣбра (в рукописному варіанті – «аниже- 
ли з во(з)душнаго воднистаго жива(го) сребра» (ртуті – В.С.) [216, 
658 зв.]) // же М(а)рїя єстъ важнѣйшею над Аггл(елов)ъ й инныхъ 
с(вя)ты(хъ), причина тая, ижъ болшъ до зложеня тѣла своего взяла лас-
ки о(тъ) самого Г(оспо)да, анижели матерїй о(тъ) родителей» [218, 
c. 730-731]. 
 

В рукописному варіанті цей фрагмент дублюється з незначни-
ми відмінностями. В обох варіантах на маргіналії йде посилан- 
ня: «Аристотел: в остатнєй глав: мєтаф» [220, арк. 658 зв.; 218, 
c. 730], що, очевидно, має означати трактат «Метафізика». (Μετὰ 
τὰ φυσικά / Metaphysica) Проте в «Метафізиці» такий фрагмент 
відсутній. Це наштовхує на думку про те, що Антоній Радивилов-
ський міг скористатися якимось трактатом з алхімії (наприклад, 
популярними у ті часи працями Парацельса), де під розповіддю 
про способи «синтезу» золота із ртуті («живе» срібло), сірки та 
солі знайшов посилання на вчення Аристотеля про чотири пер-
шоелементи (вода, земля, вогонь, повітря). На користь цього свід-
чить й доволі неточний спосіб формулювання самого посилання 
(хоча, насправді, проповідник доволі часто вказує лише автора чи 
назву книги, не деталізуючи посилання). 

Радивиловський використовує приклади з природничо-науко-
вих текстів Аристотеля не тільки для моралістичних повчань чи 
похвали святих, але й для підкріплення міркувань з приводу ос-
нов християнського віровчення. Так, викладаючи положення про 
непорочність Діви Марії у «Слові четвертому на Різдво Богоро-
диці», він пише: 
 

«Прави(тъ) филіософъ в(ъ) Метеорах: єсли правѣ начинїе з(ъ) воску 
чистого учиненное, й отовсюль замкненное, в(ъ) глубину морскую впу-
щєно будетъ, водою наполненноє сла(д)кою, далеко о(тъ) себе воды// 
морской горкос(ть) й солоность о(т)ганяєтъ» [220, арк. 633 зв.-634]. 
 

Тут проповідник, не називаючи Аристотеля прямо, посилаєть-
ся на його трактат «Метеорологіка», не вказуючи при цьому міс-
це, звідки було взято фрагмент. Опис цього експерименту вміще-
но у книзі 2, главі 3 названого твору. Далі він пише, що Діва Ма-
рія, перебуваючи в «світі-морі», не знала гріха й була наповнена 
Божою ласкою. 

Окрему увагу Радивиловський приділяє вже згадуваному 
вченню Аристотеля про чотири елементи, яке було важливою 
складовою тогочасної онтології. В творчості київського проповід-



 

86 

ника це вчення набуває різнопланового звучання, та суголосно з 
християнськими уявленнями набуває не тільки природничо-нау-
кового, але й морального сенсу. Так, у «Слові на неділю дванад-
цяту по сходженню Святого Духа» Радивиловський змальовує 
картину, в якій уся світобудова хвалить Творця, тож усі чотири 
елементи свідчать про «благість» Господа, що відповідає христи-
янським уявленням про призначення створеного Богом світу – 
прославлення Творця [216, арк. 194-194 зв.]. 

У «Слові першому на Успіння Богородиці» це вчення пов’язу-
ється проповідником з моральними категоріями, зокрема, зі спра-
ведливістю, що втілюється у світобудові та суспільному житті: 
 

«Справедливо(сть) правѣ єстъ статечная, уставничная й вѣ(ч)ная во-
ля, право свое ко(ж)дому даючая. Тоє описа(н)е справе(д)ливости, єсли 
якой, яко справе(д)ливости Б(о)зкой належитъ, которого єдина воля, 
такъ єст(ь) барзо статечная й не о(т)мѣ(н)ная в(ъ) єго даянїи нагоро(дъ), 
же кожному, яко кто заслужил(ъ), так(ъ) й платитъ. й недивъ; єсли бо 
вѣмъ в(ъ) створеню речїй Б(о)гъ, кож(д)ому зособна створеню ведлугъ 
власныхъ кож(д)ого єст(ес)тва заслугъ, мѣсце способное й приналежи-
тое, нижшое любъ вышшое далъ» [218, c. 343]. 
 

Далі Антоній Радивиловський описує розташування елементів 
у світобудові. Земля та вода, як недосконалі й важкі, знаходяться 
знизу, а повітря та вогонь, що більш легкі, Господь розмістив 
зверху. Найвище, на Емпірейському небі, розташувалися доско-
налі Янголи. Так само Бог проявив справедливість в розподілі 
Своїх дарів серед людей: 
 

«которыхъ пред(ъ)устави в(ъ) Ап(осто)лы, которыхъ в(ъ) М(у)ч(е)-
ники, которыхъ в(ъ) Д(е)в(с)твенники, которыхъ в(ъ) Уч(и)т(е)ли, кото-
ры(хъ) в(ъ) Исповѣдники. єднакъ ведлугъ потребы кож(д)ого зособна 
стану й повинности ихъ, д(у)ховныи свои добра имъ роздалъ» … // 
Значная то слухачу, же чїи заслуги болшїе на земли, той болшую й зап-
лату прїйметъ в(ъ) ц(а)р(с)твїи Н(е)б(ес)номъ» [218, c. 343-344]. 
 

Як видно, тут проповідник викладає не тільки вчення про чо-
тири елементи, але й загальновідоме положення Стагірита про 
справедливість не як рівність, а як пропорційну відплату за заслу-
ги. Також Антоній Радивиловський поєднує положення Аристо-
теля з богословським вченням про «предуставлення» та «заслу-
гу». 
  



 

87 

Суспільна нерівність вважається проповідником природною та 
виправдовується ієрархічністю світобудови (ієрархією елемен-
тів), вираженням якої є суспільна ієрархія: 
 

«Правдать, на семъ свѣтѣ имъ кто вышшїй родовитостью, богатст-
вомъ, прем(уд)ростїю, тымъ у людей зацнѣйшїй, й шляхетнѣйшїй… 
власне яко межи всѣма речами створеными, что єстъ вышша(го), то єстъ 
й шляхетнѣшоє й зацнѣйшое. На приклад(ъ), Небо шляхетнѣшое й зац-
нѣйшое єстъ на(дъ) єлементы, а й межи самыми єлементами, имъ якїй 
єлемєнтъ є(сть) вы(ш)шїй, ты(мъ) на(дъ) другїй єсть й зацнѣйшїй: огонь 
за(ц)нѣшїй єстъ на(дъ) Воздухъ, Воздухъ зацнѣйшїй єстъ надъ воду, Во-
да на(дъ) землю…» [218, c. 89]. 
 

Так само Антоній Радивиловський використовує авторитет 
Аристотеля, коли звертається до міркувань на тему суспільних 
взаємин, зокрема, між вищими та нижчими в суспільній ієрархії. 
Так, повторюючи популярну думку про те, що вищі мають бути 
прикладом для нижчих, він пише: 
 

«прикладъ Царей, Гетманов(ъ), й кождого стану старши(хъ) барзо 
єстъ пожитечный менши(мъ), до выполнєня цно(тъ); й для того мовит(ъ) 
Аристотелесъ: гды правѣ власти суть недбалыи, не подобная речъ, абы 
слуги были печаловитыми» [218, c. 59]. 
 

При цьому посилання на конкретний текст філософа відсутні. 
Іноді вчення про елементи набуває екзгетичного змісту. Зокре-

ма, у «Слові другому на неділю п’ятидесяту по сходженню Свя-
того Духа», де Антоній Радивиловський використовує ідеї Арис-
тотеля про душу для опису появи Святого Духа у вигляді полум’я 
та пояснення морального сенсу цієї події: 
 

«Чили тежъ єще для того Х(ристо)с(ъ) послалъ Д(у)ха с(вя)того в(ъ) 
огненныхъ языцехъ, абы по очищеніи зараженных(ъ) балвохвалскими 
офѣрами трєхъ уже єлементовъ, з(ъ) которыхъ ч(о)л(о)вѣкъ єстъ сотво-
реный, й четвертый єлементъ огонь, так(ъ)же зараженый, очистилъ; 
жебы зъ всѣхъ четырехъ єлементовъ, ч(о)л(о)вѣкъ былъ чистым(ъ)» 
[216, арк. 85]. 
 

Проповідник пише, що землю Спаситель очистив, коли ходив 
по ній з проповіддю; воду – коли хрестився; повітря – під час 
хресних страждань та вознесіння; вогонь – коли послав на учнів 
Святого Духа у вигляді полум’я. Очищення першого елементу 
(землі) символізує очищення тіла, очищення води – душі, повіт- 
ря – розуму, а вогню – волі. Це очищення відкриває віруючим 
шлях до нового небесного життя: 



 

88 

«Гды теды слухачу Православный, за очищенїемъ четырехъ єлемен-
товъ, зъ которы(хъ) єстесмо сотворены, уже зосталисмо на всемъ, чис-
ты; тож слушная рѣч(ъ), абы о(тъ) сего часу житїе (у рукописному 
варіанті проповіді – «конверсацїя» [219, арк. 195] – В.С.) н(а)ше было 
на Н(е)б(е)си, а якъже учинити можемъ, жебы житїе наше было на Н(е)-
б(е)си?// такъ, гдыС(е)рдце н(а)ше й Д(у)шу чрезъ добрые дѣла спра- 
вовати будемъ до Н(е)ба, Розумъ до Б(о)гомыслности, й поучєнїя; Во-
лю, до закоханяся в(ъ) оныхъ вѣкуисты(хъ) добрахъ, которые намъ по-
даетъ розумъ. Память, до припомненя добродѣйствъ Б(о)ж(е)ихъ» [216, 
арк. 85-85 зв.]. 
 

У першому томі рукописного «Огородку», де цю проповідь 
вміщено під № 5, цей фрагмент за змістом фактично не відрізня-
ється від друкованого варіанту [219, арк. 195]. Проповідник не 
посилається на конкретне джерело (трактат «Про душу»), не зга-
дує він також самого Аристотеля. Оригінальною є інтерпретація 
ідей Стагірита та адаптація їх до мети повчання – тут Радивилов-
ський зумів у схоластичній манері поєднати онтологічні, антро-
пологічні, психологічні ідеї Стагірита з християнською етикою та 
антропологією. 

Досить широке відображення у творчості Антонія Радивилов-
ського знаходить антропологічна концепція Аристотеля. Так, мір-
куючи про подібність Святого Духа людській душі, Радивиловсь-
кий звертається до ідей Аристотеля, розлого коментуючи їх та пе-
реносячи на іпостась Трійці: 
 

«Реклъ Аристотелесъ: Всѣ правѣ тѣла члонки, суть самой д(у)ши 
инструмента даныи о(тъ) єст(ест)ва, до розныхъ й потребныхъ дѣлъ вы-
полненя. Наприкла(дъ), хочетъ ч(о)л(о)вѣкъ якій выставити будынок(ъ), 
уживает(ъ) рукъ, хочетъ обачити й приглядѣтися якому видоку, ужива-
етъ очей. Хочетъ где пойти, уживает(ъ) ногъ. Хочетъ кому порадити, 
уживаєтъ главы, хочет(ъ) з(ъ) ки(мъ) мовити, уживаетъ языка. Так(ъ) 
Д(у)хъ с(вя)тый тайнствєнны(хъ) члонковъ своих(ъ), яко то Патрїар-
хов(ъ), Пр(о)роковъ, Ап(осто)ловъ, Уч(и)т(е)лей яко инструментовъ, 
на // виполнен(ъ)е розныхъ справъ своихъ духовныхъ уживалъ» [218, 
c. 112-113]. 
 

Отже, використання фрагментів з текстів Аристотеля в цьому 
випадку має богословський характер. Тут проповідник не посила-
ється на конкретний твір Стагірита (в рукописі посилання також 
відсутнє [219, арк. 169 зв.]), проте ми знаходимо наведений Ради-
виловським фрагмент у трактаті «Про душу» (Περὶ ψυχῆς / De ani-



 

89 

ma): «Бо всі природні тіла є інструментами душі, як у тварин, так 
і у рослин, й існують вони заради душі» [9]. 

Вчення Аристотеля про душу лишило слід також у «Слові 
на Праздникъ Святой й Живоначальной Троици» друкованого 
«Вінця». Тут використано філософські міркування для підсилен-
ня догматичного повчання пастви при коментуванні вчення про 
Трійцю. Ідеї Стагірита пристосовано для пояснення зв’язку між 
Святою Трійцею та людиною: 
 

«Розмѣрен(ъ)е тѣла ч(о)л(о)вѣческаго, котороеся дѣлитъ на // долго-
ту, широту, й глубину; д(у)ша котораяся дѣлитъ на ростучую, чуючую, 
й розумѣючую, маючи в себѣ три силы, Память, Розумъ, Волю; что зна-
читъ, єсли не Тр(ои)цу с(вя)тую? яко д(у)ша єдина єстъ истотне, а три 
маеть в(ъ) себи силы, Память, Розумъ, й Волю; так(ъ) Б(о)г(ъ) истотне 
єстъ єдинъ, а три маеть в(ъ) себѣ персоны…» [216, арк. 88 зв.-89]. 
 

В цьому фрагменті присутній елемент схоластичного тракту-
вання людської природи, що ґрунтувалося на християнізованому 
вченні Аристотеля. 

У «Слові першому на святих Бориса і Гліба» Антоній Радиви-
ловський також перераховує всі сили душевні – розум, пам’ять і 
волю та коментує їх призначення відповідно до християнської 
доктрини. Тут віра порівнюється з духовним оком, яке просвічує 
всі душевні сили так, як зір служить для просвітлення відчуттів 
людини, а 
 

«око всѣ спозвѣрховныи смыслы человѣческїи просвѣщаетъ; такъ 
Вѣра в(ъ) Х(рист)а С(ын)а Б(о)жїя всѣ силы д(у)шевныи. Просвѣщает(ъ) 
розумъ до позна(н)я Б(о)зкихъ Таемницъ, Волю до замилованяся в(ъ) 
Б(о)зѣ, до взгарды свѣта, й до Любви ближнихъ; Память до приня(т)я 
страху Б(о)зкого, й до что деннаго припомненя добродѣйствъ єго» [218, 
c. 263]. 
 

Про розумну душу, як елемент вчення Аристотеля, Антоній 
Радивиловський згадує окремо у «Слові першому на “Сошєствїє 
Святаго Духа”»: 
 

«Збудовавши Б(о)гъ такъ сличную махину свѣта… Гды по средѣ не-
го выставилъ себѣ Ц(е)рковъ [ч(о)л(о)вѣка мовлю]… абыся рушал на 
выполнен(ъ)е заповѣдей єго Б(о)зкихъ, Въдхнул(ъ) в(ъ) него д(у)шу 
розумную» [218, c. 111]. 
 

Тобто призначенням розумної частини душі, на думку пропо-
відника, є спрямування людини до благочестивого життя, що ціл-



 

90 

ком відповідає ідеям Аристотеля та раціоналістичним тенденціям 
в етиці Нового Часу. Цікавим фактом є те, що в згаданому фраг-
менті проповідник коректує текст Святого Письма, поєднуючи 
Біблійний фрагмент, у якому йдеться про «душу живу» (а не «ро-
зумну») (Бут. 2:7), з ідеєю Аристотеля. 

У «Слові другому на Собор Архістратига Михайла» Антоній 
Радивиловський пише про вищість розуму над тілом та обіцяє 
спасіння тим, хто керується розумом у своїх діях, тобто: 
 

«тѣло свое по(д)биваютъ по(дъ) розумъ такъ, же ничого нечинять, 
хиба тое, что розумъ до чиненя подает(ъ), й кажетъ чинити… Розумъ, 
безъ которого волѣ й росказаня тѣло, ани ока повинно рушити до ви-
денїя, ани уха до слышанїя, ани устъ до мовеня, ани ноги до хоженя, ани 
рук(ъ) до осязанїя…» [218, c. 572]. 
 

У «Слові першому на “Воздвѣженїе честнаго Креста”» пропо-
відник згадує п’ять «смислів», які мають підпорядковуватись ро-
зуму, спрямовуючись до спасіння. У цьому контексті чуття роз-
глядаються не тільки у фізіологічному, але й у морально-етично-
му сенсі, зокрема, як знаряддя до поповнення гріха чи, навпа- 
ки, дотримання чесноти, що цілком збігається з християнською 
антропологією. А заклик до загнуздання людських афектів тут 
пов’язано зі здатністю людини до раціонального осмислення 
власної природи та потреб фізичного тіла: 
 

«слухачу православный, єсли хочете волный мѣт(и) пр(е)ходъ до 
н(е)ба, треба пя(ть) смысловъ потоптати, распяти, й замкнути с(вя)тымъ 
пре(д)ся взят(ї)емъ, абы розуму слухали» [218, c. 441]. 
 

У своїх повчаннях Антоній Радивиловський також послугову-
ється вченням античної філософії про особливості людського 
сприймання світу, надаючи чуттям («пять смислів») та основним 
афектам вагомого значення при розгляді проблем, пов’язаних з 
християнською мораллю та сотеріологією. Так, у «Слові першому 
на Воскресіння Христове» він називає чуття «вікнами людської 
природи»: «Хочете знати слухачу, куда см(е)рть до на(съ) вкрала-
ся?... до єсте(ст)ва нашого, якъ през(ъ) окна, през(ъ) Пять смыс-
ловъ телесныхъ» [218, c. 4]. Господь Ісус Христос також страж-
дав як людина усіма чуттями: «на пяти смыслахъ часу страстей за 
ч(о)л(о)вѣка мѣлъ пострадати…» [218, c. 289]. 

У «Слові третьому на Воскресіння Христове» Антоній Ради-
виловський перераховує всі види чуття: «Виденїє…, Слухъ…, 



 

91 

Вкушенїе…, Обонянїе…, Осязанїе…» [218, c. 21-22], згадуючи їх 
у контексті насолоди земними запахами, смаками тощо, та порів-
нюючи з небесними насолодами, при вживанні яких людині та-
кож знадобляться п’ять «смислів». Про небесні насолоди він пи-
ше в «Слові другому на Преображення Господнє», до того ж тут 
проповідник розділяє чуття на «розумныє» та «телєсныє», воче-
видь маючи на увазі духовне і матеріальне «бачення», чи духовну 
і матеріальну красу, яка відкриється праведникам у Раю: 
 

«в(ъ) н(е)бѣ Пр(а)в(ед)ници на пяти смыслахъ будутъ мѣти свое 
особливое весел(ъ)е й роскошъ. Очи не тылко розумныи, але тежъ й те-
лесныи матерїалныи будутся веселити й свою особливую розкошь мѣ-
ти» [218, c. 289]. 
 

Традиційною є увага церковних мислителів не тільки до Арис-
тотелівської етики, а й до його політичного вчення. Не оминув їх 
у своїх текстах й Антоній Радивиловський. 

У міркуваннях про моральні норми людської поведінки він до-
сить часто вдається до запозичень з праць Стагірита. Наприклад, 
вихваляючи шлюб у «Слові “о стане малженскомъ”», проповід-
ник посилається на відому думку Аристотеля, висловлену ним у 
«Політиці» (Πολιτικά/ Politica), (кн. 1, гл. 1, п. 9) та «Нікомаховій 
етиці» (Ἠθικὰ Νικομάχεια / Ethica Nicomachea), (кн. 9, гл. 9.) про 
суспільну сутність людини («людина – політична (суспільна) тва-
рина»). Щоправда, у тексті проповіді відсутнє посилання на Ари-
стотеля, а концепт приписано самому Господу1: 
 

«албовѣ(мъ) Б(о)гъ обачи(лъ) же ч(о)л(о)вѣкъ зъ прироженя єсть звѣ-
ря товарискоє, же самъ жити неможетъ, же самаго єдинаго животъ єсть 
прикрый, єсть фрасовливый…» [218, c. 1120]. 
 

Нижче Антоній Радивиловський уже відкрито згадує Аристо-
теля, проте без посилання на конкретну працю, використовуючи 
вислів філософа про дружбу та стосуючи його до шлюбу, встано-
вленого Богом ще в Раю2: 
 

«овожъ Адаме маєшъ жену, ово маєш(ъ) помощницу, ово маєшъ вѣр-
ного прїателя, в(ъ) всемъ тебѣ повинующагося, [бо приятель, єсть то 
єдина воля. єсть то єдина д(у)ша, ведлугъ овыхъ словъ Аристотєля Фи-
                                                             
1 Можливо, це також алюзія до Бут. 2:18 «І сказав Господь Бог: Не доб-
ре, щоб чоловік був сам; створім йому помічника такого, як він». 
2 Також див.: Бут. 2:21-23. 



 

92 

лїозофа: Прїятє(ль) єст(ь) єдина д(у)ша в(ъ) дво(хъ) тѣлесе(хъ).]…» 
[218, c. 1121]. 
 

В рукописі ці фрагменти майже не відрізняються від друкова-
ного варіанту, проте ім’я Аристотеля, поруч з цитатою «Прїятель 
єсть єдина душа в(ъ) двохъ тѣлесехъ», узагалі не згадано [220, 
арк. 857 зв.]. Ця цитата, скоріш за все, запозичена Радивиловсь-
ким з праці Діогена Лаертського «Про життя, вчення й вислови 
знаменитих філософів» (кн. 5): «На питання, чим є друг, він від-
повів “одна душа в двох тілах”» [69], а в самих текстах Аристоте-
ля подібні думки в іншій формі та більш ґрунтовно висловлю-
ються в книгах 8 та 9 «Нікомахової етики». 

Антоній Радивиловський залюбки використовує етичні та ант-
ропологічні ідеї Аристотеля для підсилення моральних повчань 
та коментування Євангельських притч. Так, обмірковуючи сюжет 
про митаря та фарисея, Радивиловський у «Слові першому на не-
ділю тридцять третю по сходженню Св. Духа» пише: 
 

«Аристотеле(съ) такъ о томъ Аргументуєтъ: кто правѣ не єстъ яко 
иншїи люде, албо нѣчто лѣпшаго є(сть) на(дъ) всякаго ч(о)л(овѣ)ка, яко 
Б(о)гъ, албо что подлѣйшого на(дъ) всякаго чоловѣка яко бестыя. Всѣ 
чоловѣцы сутъ звѣрята розумныи, ты гдыся вызуваєшъ з(ъ) истности 
ч(о)л(о)в(ѣ)чой, то єстесь бестыя» [219, арк. 507 зв.]. 
 

Щоправда, у друкований варіант його збірок це «Слово» не 
увійшло. 

Ці міркування Аристотель наводить у «Політиці» (кн. 1, гл. 1, 
п. 9, 12): «той, хто з причини своєї природи, а не з причини ви-
падкових обставин, живе поза державою – або нерозвинена в мо-
ральному сенсі істота, або надлюдина… А той, хто не здатен 
вступити в спілкування, вважаючи себе істотою самодостатньою, 
не відчуває потреби ні в чому, вже не складає елемента держави, 
стаючи або твариною, або божеством» [10]. В цьому випадку Ан-
тоній Радивиловський творчо переосмислює текст Стагірита, до-
даючи міркування про людину як розумну тварину та про сут-
ність людини («истность», що зустрічається в текстах проповід-
ника як переклад лексеми «субстанція» та для позначення сутнос-
ті), що полягає в розумності та суспільності. Відмежовуючись від 
власної природи, людина перетворює себе на звіра, пише пропо-
відник, солідаризуючись з думкою Аристотеля. 

Етичні ідеї Стагірита використовуються Радивиловським і для 
обґрунтування окремих богословських постулатів. Особливо це 



 

93 

стосується ще не усталеного на той час в українському богослів’ї 
епохи бароко, а тому дражливого, католицького догмату про не-
порочне зачаття Богородиці. Зокрема, у «Слові першому на За-
чаття Пресвятої Богородиці» Антоній Радивиловський звертаєть-
ся до концепції Аристотеля про «золоту середину» між крайно-
щами, обґрунтовуючи вчення про непорочне зачаття Богородиці: 
 

«Єстъ сентенцїя албо здан(ъ)е у Филїозофо(въ) такое, же межи двома 
крайними противностями (в рукописному варіанті – «концами» [220, 
арк. 622] – В.С.), конечне маетъ быти сродокъ. аже межи родячимися на-
тура(л)нымъ рожен(ъ)емъ, зъ мужа й жены, знайдуться нѣкоторыи за- 
чатїи, анє рож(д)енїи в грѣху пєрворо(д)но(мъ)» [218, c. 724]. 
 

У «Слові на неділю “по Воздвиженїю честнаго Креста”» про-
повідник зачіпає питання теодицеї, що належить до однієї з цент-
ральних проблем моральної теології. Міркуючи над коренем люд-
ських нещасть, Антоній Радивиловський доходить висновку, що 
їх причиною є сама людина. Для підсилення цього висновку 
автор використовує ідеї Аристотеля, висловлені в «Нікомаховій 
етиці»: 
 

«злые суть на ч(о)л(о)вѣка розмаитыи турбацїи, албо замѣшаня, пе-
чалованя, фрасунки, й перешкоды розмаитыи насемъ свѣтѣ… а ктожъ й 
того зла бываетъ причиною? самъ ч(о)л(о)в(ѣ)къ. такъ мовит(ъ) Арис- 
тотелесъ: самъ ч(о)л(о)вѣкъ началом своихъ дѣянїй» (маргіналія: «Книг: 
г. Етикор:») [216, арк. 541]. 
 

Антоній Радивиловський використовує посилання на Етику 
Аристотеля (кн. 3, гл. 3) для підсилення міркувань про причини 
гріхів. Одну із них він вбачає у недостатньому розумінні приро- 
ди речей: гріх виникає «напередъ з(ъ) невѣдомости розуму, кото-
рыйся незнаетъ на рѣчахъ створєныхъ около которыхъ грѣшитъ. 
Другая з(ъ) невѣдомости тогожъ розуму около грѣха, гды невѣда-
етъ, що єстъ грѣхъ» [216, арк. 305 зв.]. 

Після цих слів Радивиловський розлого пояснює, що якби за-
питали грішників, які мучаться в пеклі, про причини їхньої грі- 
ховної поведінки, вони б відповіли, що не знали суті речей, задля 
яких грішили, вважаючи їх благами. Відтак, гріховні вчинки лю-
дини зумовлюються або її хибним уявленням про благо, або не-
знанням самої суті гріха. Доводячи цю тезу, проповідник знову 
вдається до авторитету Аристотеля: 
 

«Вырази(лъ) тое Аристотелесъ, ре(к)ши: Всякъ грѣшачїй, єсть невѣ-
даючїй (маргіналія «г. Етик Глав: г.» – В.С.) чи не єстъ же то правда? бо 



 

94 

гды бы ч(о)л(о)вѣкъ вѣдалъ, якая єстъ злост(ь) й тяжкость грѣха, нѣко-
либыся єго недопустилъ» [216, арк. 306]. 
 

Загалом, ця установка, що властива для Сократичної філосо-
фії, має свої особливості у трактуванні Аристотеля, для якого 
знання заховує подвійний зміст: це і володіння належною інфор-
мацією (в цьому випадку про благо), і здатність чинити відповід-
но до правильного знання, що не є одним і тим самим, адже лю-
дина може знати благо й при цьому чинити зло. Як видно з кон-
тексту, в цьому випадку Антоній Радивиловський має на увазі 
знання як формальну обізнаність в суті речей, а умовами пра-
вильного вчинку є відраза до гріха, після пізнання його суті. 

Ще один сюжет, в якому проповідник звертається до текстів 
Аристотеля, це похвала Богородиці та деяким святим. Так, пишу-
чи про необхідність хвалити Богородицю, він намагається довес-
ти, що її вшанування є виявом любові до Самого Христа. Тут 
Радивиловський обирає за аргумент цитату Стагірита про дружбу 
й, розвиваючи її, наводить приклад приятельських стосунків 
Олександра Македонського та Гефестіона. А позаяк приязнь між 
Христом й Богородицею є ще сильнішою, то шана, уділена Мате-
рі Божій, переноситься на Спасителя: 
 

«ведлу(гъ) Аристотеля филіозофа: Прїяте(ль) єсть другїй сам. (Мар-
гіналія: «Аристот: Етикорум: Книг θ. гл: д») єсли теды Александеръ Ве-
ликїй, та(къ) велцє себѣ поважа(лъ) прїятелство Гефестионово... якожъ 
далеко барзѣй Х(ристо)с Сп(а)сите(ль) немаетъ приятелства поважати 
Матки своей! яко похвалы єй о(тъ) людей, й Аггловъ Чинненой, не- 
маетъ причитати себѣ за сполную…» [218, c. 964]. 
 

Тут проповідник послуговується «Нікомаховою Етикою» 
Аристотеля (книга 9, глава 4). У цьому випадку посилання відпо-
відає дійсності – «друг – це інший (я сам)» [11], що опосередкова-
но може свідчити про обізнаність Антонія Радивиловського з са-
мим текстом трактату. 
 

***** 
Підсумовуючи аналіз «присутності» ідей Аристотеля у творах 

Антонія Радивиловського, можна зробити такі висновки: 
1. Український проповідник був обізнаний із латинськими пе-

рекладами праць Аристотеля та широко послуговувався ними при 
написанні власних текстів. 

2. Окремі вирази, приписувані Аристотелю, проповідник запо-
зичив з трактату Діогена Лаертського. 



 

95 

3. Серед масиву текстів Стагірита, використаних Радивиловсь-
ким, найбільш часті посилання йдуть на ті, що містять природни-
чо-наукову інформацію: зокрема, це трактати «Про походження 
тварин» (Περὶ ζῴων γενέσεως / De generatione animalium), «Історія 
тварин» (Περὶ τὰ ζὼα ἱστορίαι / Historia animalium), «Метеорологі-
ка» (Τα μετεωρολογικά / Meteorologica) та псевдоаристотелівський 
трактат «Про дивовижні чутки» (Περὶ θαυμάσιων ἀκουσμάτων / De 
mirabilibus auscultationibus); у природничо-науковому контексті 
проповідник посилається на «Метафізику» (Μετὰ τὰ φυσικά / Me-
taphysica), наводячи відомості з царини онтології та алхімії, що в 
ті часи знаходилась в полі зору натурфілософії. 

4. Вчення Аристотеля про людину та її духовний світ пропо- 
відник черпає з трактату «Про душу» (Περὶ ψυχῆς / De anima); що 
ж стосується міркувань про належну моральну поведінку індиві-
да, то їх Радивиловський підсилює авторитетом аристотелівських 
трактатів «Нікомахова етика» (Ἠθικὰ Νικομάχεια / Aeticorum Nico-
machea) та «Політика» (Πολιτικά / Politica). 

5. Аристотелівське вчення (в тому числі й природничо-науко-
ве) набуває у творах Радивиловського моралістичного характеру: 
воно використовується для підкріплення міркувань про моральну 
поведінку християнина, належний порядок в суспільстві, соціаль-
ну справедливість тощо. 

6. Також Антоній Радивиловський звертається до текстів Ста-
гірита з епідейктичною метою (прославлення Христа, Богороди-
ці, святих, значних осіб) або й у пошуках простих, зрозумілих 
пастві способів тлумачення Святого Письма. 

7. Радивиловський використовує приклади з текстів Аристоте-
ля і в богословському ключі при висвітленні різних питань віро-
вчення (догмату про Трійцю, вшанування Богородиці, теодицеї, 
християнської онтології та сотеріології тощо). У цих випадках він 
досить творчо переосмислює тексти Аристотеля, корегує їх зміст 
відповідно до мети своїх повчань та розкриває їх у нових аспек-
тах. 
 

2.3. ВПЛИВ РИМСЬКОГО СТОЇЦИЗМУ 
 

Поза аристотелізмом однією з найбільш вагомих шкіл антич-
ної філософії, яка мала суттєве значення для формування та роз-
витку християнської доктрини, є стоїцизм, що належить до піз-
ньоантичної традиції. Його вплив на творчість християнських 



 

96 

мислителів (насамперед в царині морального богослов’я) зумов-
лено суголосністю низки філософських концепцій стоїків ученню 
Церкви. В епоху бароко інтерес до творів Марка Тулія Цицеро- 
на (106-43 рр. до н.е.) та Луція Анея Сенеки молодшого (4 р. до 
н.е. – 65 р. н.е.) підкріплювався програмою гуманістичної освіти, 
яка значною мірою ґрунтувалася на засвоєнні їхніх творів, насам-
перед у курсах латинської мови та риторики. Не залишався осто-
ронь від цього процесу й Києво-Могилянський колегіум. Відтак, 
його випускники теж залюбки послуговувались відповідними 
текстами. 

Зокрема, в бібліотеці Києво-Могилянського колегіуму були 
придбані Петром Могилою [248, c. 49-50] книги: «Збірка вибра-
них промов з коментарями» та «З промов Марка Тулія Цицерона. 
Коментарі, примітки і анотації вчених мужів» (обидві 1621 р. ви-
дання). 

Тексти Цицерона цінувалися не лише як посібники з красно-
мовства, але і як багате джерело прикладів практичного вирішен-
ня складних ситуацій морально-етичного характеру. Тож природ-
но, що українські мислителі епохи бароко, а особливо проповід-
ники (зокрема й Антоній Радивиловський), не оминали спадщину 
Цицерона при складанні повчань, запозичуючи фрагменти текстів 
римського автора для підсилення власної аргументації. 

При аналізі текстів Антонія Радивиловського впадає в очі по-
рівняно невелика кількість посилань на Цицерона. Принаймні їх 
значно менше, ніж покликань на інших мислителів, зокрема, на 
Сенеку (про якого мова піде нижче) або Аристотеля. Проте, це не 
означає, що проповідник був необізнаний з текстами римського 
стоїка, адже, зважаючи на велику популярність спадщини Цице-
рона в епоху Відродження та Новий час, не ознайомитись з нею 
Радивиловський, мабуть, не міг. Тим більше, що ораторське мис-
тецтво, яким проповідник оволодів під час навчання в київській 
колегії, передбачало вивчення цицеронівських зразків. 

Антоній Радивиловський використовує тексти Цицерона для 
похвали святим та підсилення морально-етичної складової своїх 
повчань. Так, у «Слові першому на Іоанна Златоуста» проповід-
ник згадує цноти святого, серед яких є великодушність. Для вирі-
шення питання про сутність цієї чесноти автор звертається до 
трактату Цицерона «Про обов’язки» (Deofficiis): 
 

«Что бы была за власно(сть) великодушїя? выразилъ значне славный 
ораторъ й красномовца Рымскїй Цицеро, рєкши (маргіналія: «Цицеро 



 

97 

Книг: г о повинностяхъ». – В.С.): Єстъ правѣ крѣпости й великости 
с(е)рдца власность, нѣчого небоятися, всѣми речами земными погор- 
жати, нѣчого таковаго, что бы ч(о)л(о)в(ѣ)ку притрафитися могло за 
незносное быти розумѣти» [218, c. 590]. 
 

Посилання в маргіналіях збігаються в обох варіантах пропові-
ді (друкованому і рукописному) – це третя книга названого трак-
тату Цицерона [220, арк. 929 зв.]. Висловлена в цьому фрагменті 
стоїчна ідея незворушності мудреця перед примхами долі якнай-
краще відповідає ідеалу доброго християнина, який має витри- 
мувати всі спокуси та стійко й смиренно зносити всі життєві не-
згоди. Тож природно, що насичений моралістичними міркування- 
ми трактат Цицерона, написаний у формі листів до сина Марка, 
знайшов своїх прихильників серед християнських авторів. 

Антоній Радивиловський посилається на цю працю неоднора-
зово та в різних контекстах. Так, у «Слові шостому на Різдво Бо-
городиці» другого тому рукописного «Огородка» проповідник 
звертається до першої книги трактату «Про обов’язки» (маргіна-
лія: «Цицер: книг: а о повинности») [220, арк. 413]. При цьому, 
вихваляючи цноти Богородиці, він апелює не до моральних на-
станов Цицерона, а до його історії про золотий жезл богині Афі-
ни, використавши цей фрагмент трактату як риторичну прикрасу, 
котра не несе особливого смислового навантаження. Втім, вида-
ється, що це посилання на текст римського оратора говорить на 
користь знайомства проповідника з самим трактатом, оскільки 
різноплановість тем вищенаведених фрагментів (морально-етич-
не міркування в першому випадку і наративна ілюстрація в дру-
гому) та посилання на конкретні книги трактату свідчать про те, 
що Антоній Радивиловський не міг запозичити їх з якоїсь із по-
ширених тоді «збірки прикладів». 

Досить прикметним є посилання на Цицерона без зазначен- 
ня його конкретної праці. Йдеться про розповідь проповідни- 
ка про «сферу Архімеда» (механічна модель землі та обертання 
небесних тіл), яку автор розмістив як риторичну «цікавинку» 
у «Слові четвертому на Різдво Богородиці» друкованого «Ого-
родка». У маргіналіях біля цього фрагменту зазначено: «Цицеро, 
Клявдїанусъ» [218, c. 443]. Перше слово вочевидь означає ім’я 
римського стоїка, а під другим іменем, можливо, ховається піз- 
ньоримський поет ІV-V ст. Клавдій Клавдіан, оди якого були до-
сить популярними в епоху бароко [122], тож, ймовірно, могли бу-



 

98 

ти знайомі Антонію Радивиловському. Загалом обох авторів об’-
єднує те, що вони згадують про сферу Архімеда у своїх працях. 
Ще одним джерелом знань про цей продукт технічної творчості 
Архімеда є згадки ранньохристиянського мислителя Лактанція 
(ІІІ-ІV ст.) [92, c. 48], праці якого, ймовірно, теж були відомі Ан-
тонію Радивиловському [167, c. 17-19], проте в цьому фрагменті 
не згадуються. Цицерон згадує про цей винахід у першій книзі 
трактату «Про державу» (De republica), а його ідеї, присвячені 
проблемам суспільних взаємин, були досить популярними у Речі 
Посполитій, оскільки політична культура цієї держави постійно 
апелювала до ідей республіканських свобод, патріотизму та за- 
гального блага, прихильниками яких був римський стоїк. Одно- 
йменний трактат також був придбаний Петром Могилою для біб-
ліотеки Київської колегії [248, c. 47-54]. 

Використовуючи тексти Цицерона, Антоній Радивиловський 
досить творчо тлумачить та християнізує їх зміст. Так, у «Слові 
на неділю шістнадцяту по сходженню Святого Духа», в якому 
йдеться про таланти, які люди отримують від Бога, та про їх на-
лежне використання, проповідник розвиває думку римських стої-
ків про причетність Бога до становлення «доброї людини» та ін-
терпретує їх фаталізм (цілковиту залежність обставин життя лю-
дини від фортуни та волі божества) в дусі християнської ідеї Бо-
жого промислу: 
 

«Збогативши Б(о)гъ талантами своими ч(о)л(о)вѣка, придалъ до него 
провидѣнїє свое Б(о)зкое, которое бы єму на семъ свѣтѣ яко служебница 
нѣякая служила, й до набытя зысковъ з(ъ) таланто(въ) єму повѣреныхъ 
помочною была… Пытати Цицерона сла(в)ного Римского Красномовци, 
кто при Б(о)з(с)кихъ талантахъ пѣстуєтъ Ц(а)рей, кто Князей, кто Гет-
мановъ, й прочїихъ всякаго чину людей? отповѣдает(ъ) же провидѣнїє 
Б(о)зкоє: Пожи(т)ки [правѣ] которыхъ уживає(мъ), свѣтъ который ви-
дим(ъ), д(у)хъ который маемъ, о(тъ) Б(о)га намъ даны бываютъ. (Маргі-
налія: «Книга: а. о єстестве боговъ») [216, арк. 234 зв.]. 
 

Як видно з маргіналії, тут проповідник використовує першу 
книгу трактату римського стоїка «Про природу Богів» (Denatu- 
radeorum), що має форму діалогу між стоїком Квінтом Луцієм 
Бальбом, епікурейцем Гаєм Велеєм та академіком Гаєм Аврелієм 
Коттою. Тут проповідник міг скористатися як оригінальним текс-
том цього трактату, так і наявним у бібліотеці Києво-Могилян- 
ської колегії «Вступом до стоїчної філософії» (Manuductio ad 
Stoicam philosophiam) відомого знавця латинської літератури та 



 

99 

представника неостоїцизму, нідерландського мислителя Юста 
Ліпсія (1547-1606). 

Іншим шанованим мислителем давнини для європейських та 
українських інтелектуалів був Луцій Аней Сенека молодший, 
який впродовж століть залишався одним з найбільш цитованих 
християнськими авторами римських філософів. Так, вивчення 
творів Сенеки «Про короткочасність життя» (De Brevitate Vitae), 
«Про блаженне життя» (De vita beata), «Моральні листи до Луци-
лія» (Epistulae morales ad Lucilium) та ін. тривалий час залишало-
ся обов’язковою частиною програми єзуїтської освіти. Природно, 
що із західної традиції інтерес до Сенеки прийшов і до України, 
що пов’язано з функціонуванням Києво-Могилянської колегії, 
яка запозичила від єзуїтських колегій не тільки методику освіти, 
але й програми, підручники та тексти для вивчення. 

Антоній Радивиловський залюбки послуговувався текстами 
Сенеки, насамперед, при міркуваннях над моральними проблема-
ми, які стосуються смисложиттєвих питань та проблем непевного 
становища людини в світі. Часом проповідник вказує посилання 
на конкретний текст стоїка в маргіналіях, проте, досить часто, по-
значає лише його ім’я або ім’я та назву праці, не зазначаючи пря-
мо, звідки взято цитату. А в деяких випадках, коли проповідник 
використовує лише невеликий фрагмент, розлого його коментую-
чи та інтерпретуючи відповідно до мети повчання, посилання на 
ім’я та твори філософа взагалі відсутні. Наприклад: 
 

«нетравмо часу на прожнованю, й на сує(т)ных(ъ) с(е)го свѣта заба-
вах(ъ); але на услуга(хъ) Б(о)з(с)кихъ й добродѣтелныхъ справахъ, ува-
жаючи себѣ тоє, же что колвєкъ ч(о)л(о)в(ѣ)къ можетъ мѣти на земли, 
все то чужее, нехай будетъ ровный в(ъ) Богатствахъ Крезусови, в(ъ) 
Мудрости Соломонови, в(ъ) Чести Іосифови, албо Аманови, в(ъ) 
Пѣенкности Авесоломови; в силѣ неха(й) будєт(ъ) ровный Самсонови, 
все то чужее, єдинъ ты(л)ко часъ нашъ» [216, арк. 239 зв.] (Курсив 
мій – В.С.). 
 

В рукописному варіанті проповіді Радивиловський додає, що 
невиконання заповідей людина може виправдати обставинами 
життя (бідність, неосвіченість, хвороба…), але жоден не може ви-
правдатись відсутністю часу: «бо все чужее тылко часъ нашъ» 
[217, c. 707]. Ми знаходимо виділений курсивом фрагмент у пер-
шому листі Сенеки до Луцилія, в оригіналі він звучить наступним 
чином: «Omnia, Lucili, aliena sunt, tempus tantum nostrum est» 
[369]. Цей фрагмент можна перекласти так: «Все, Луцилій, чуже, 



 

100 

тільки час наш». При цьому, загальне тлумачення Антонієм Ради-
виловським слів філософа, загалом збігається з думкою, яку хотів 
передати Сенека своєму адресату, що, як і сам факт використан- 
ня фрагменту листа при моральному повчанні, може говорити 
про прихильність проповідника до ідей римського мислителя і 
визнання за останнім морального авторитету. 

Інколи, навіть за наявності посилання на конкретний текст Се-
неки, з’ясовується, що вони не відповідають дійсності, оскільки в 
них наявні певні помилки, які можуть бути як авторськими, так і 
переписаними з іншого джерела. Наприклад, завершуючи розпо-
відь про прокажених, яких зцілював Христос, Антоній Радиви-
ловський уподібнює їх до грішників, першим кроком до зцілення 
яких має бути визнання своєї гріховності, так само як і лікування 
хвороби має розпочинатися з визнання факту її наявності. Тут 
проповідник, не вказуючи в тексті на Сенеку прямо, наводить ци-
тату з його листів для підсилення ефекту морального повчання: 
 

«бо якъ мовит(ь) єдинъ з(ъ) м(уд)рыхъ (у рукописі – «филосо- 
фовъ». – В.С. [219, арк. 866 зв.]): Знакъ сп(асе)нїя єсть, познан(ъ)е грѣ-
ха; знакъ полѣпшено(го) с(е)рдца, гды ч(о)л(о)вѣкъ грѣхи свои познава-
етъ» [216, арк. 358 зв.]. 
 

На маргіналії в обох варіантах тексту (рукописному і друко- 
ваному) присутнє конкретне посилання на лист 29 – «Сенека: 
єпист.: Кθ» [216, арк. 358 зв.; 219, арк. 866 зв.]. Проте в названо-
му листі цей уривок відсутній, ми знаходимо його у 28 листі до 
Луцилія з посиланням Сенеки на Епікура: 
 

«Initium est salutis notitia peccati. Egregie mihi hoc dixisse videtur Epi-
curus; nam qui peccare se nescit corrigi non vult; deprehendas te oportet 
antequam emendes» [369]3. 
 

У рукописному варіанті проповіді цей фрагмент уточнюється 
посиланням на лист 6: 
 

«й на иншомъ мѣсцу тотъже: знакъ єстъ полѣпшєннаго с(е)рдца. Гды 
ч(о)л(о)вѣкъ грѣхи свои познаваетъ» (маргіналія: «Епист.: s») [219, 
арк. 867]. 
  

                                                             
3 «“Знати свій недолік – перший крок до здоров’я”. На мою думку, чудо-
ві ці слова Епікура. Бо той, хто не знає своїх недоліків, той не бажає їх 
викорінити. Спочатку слід викрити себе, потім виправлятися». 



 

101 

З порівняння тексту проповідника з оригіналом Сенеки видно, 
що Радивиловський дещо видозмінив початковий варіант: 
 

«Et hoc ipsum argumentum est in melius translati animi, quod vitia sua 
quae adhuc ignorabat videt» [369]4. 
 

Але щодо самої ідеї уривку з листа римського стоїка, то вона 
передається фактично без змін, лише з відповідним пристосуван-
ням до євангельського змісту повчання. 

В іншому місці, звертаючись до цієї ж теми та пристосовуючи 
її до зцілення євангельського сліпого, Антоній Радивиловський 
використовує наративний елемент 50-го листа Сенеки до Луцилія 
(при цьому посилаючись на 5-й), наводячи для ілюстрації розпо-
відь мислителя про Гарпасту, яка осліпла й сама не знала про це, 
вважаючи, що зникло світло довкола неї: 
 

«будучи ч(о)л(о)вѣкъ в(ъ) грѣхахъ занурены(мъ), не хоче(тъ) знати 
до себе нєдостатко(въ) й недлужноностїй свои(хъ), й дѣла свои спрос-
ные, за добрыє быти почитае(тъ). Пѣєнкне тое выводи(тъ) любомудрєцъ 
поганскїй Сенека, пишучи до єдного, Прїятеля своего котрому по- 
вѣдаетъ, рѣч(ъ) барзо трефную…» (маргіналія: «Єпист. є: до Люцилля») 
[216, арк. 384]. 
 

Далі Радивиловський переповідає приклад Сенеки, емоційно 
прикрашаючи його. За задумом проповідника, цей приклад ілюс-
трує духовну сліпоту грішника. Загалом Антоній Радивиловський 
солідаризується з римським філософом у погляді на цю пробле-
му, розвиваючи та коментуючи його думку, а ще надаючи їй ви-
разного соціального аспекту: 
 

«Й повѣдает(ъ) тойже любомудрецъ зацный, же до такой слѣпоты, 
до такого глупства приходятъ люде, которыи будучи зло(ст)ми заслѣп-
ленны нехочу(ть) до себе того знати, але рачей за добре видячихъ себе 
удаютъ, то єстъ за Пр(а)в(ед)ныхъ й стобливы(хъ) себе узнавают(ь); 
барзо ясные й здоровые очи маютъ, абы справы темности, й спросные 
грѣхи чинили, а жебы свѣтлые дѣла, стобливые й станови своему нале-
житые повинности без(ъ) уразы Б(о)з(с)кой, й нарушеня сумненя своы-
го, о(т)правовали, то цѣлко(мъ) слѣпы суть» [216, арк. 384 зв.]. 
 

Усвідомлення та визнання своїх недоліків є кроком до виправ-
лення, пише проповідник у «Слові другому “О исповѣдании грѣ-
                                                             
4 «Бо, якщо душа бачить свої недоліки, яких раніше не знала, це свід-
чить, що вона звернулася до кращого». 



 

102 

ховъ”» другого тому рукописного «Огородка», де він посилається 
на Сенеку, не вказуючи джерела: «Сенека зась мовитъ: Где єстъ 
сповѣдь, там отпущенїе» (Маргіналія: Сенек:») [220, арк. 802 зв.]. 

Особливо активно Радивиловський використовує цитати з тво-
рів Сенеки для ілюстрації вад людської природи. Наприклад, ко-
ментуючи жадібність євангельського багатія, він пише про те, що 
жадібність людини дужчає разом зі збільшенням багатств: 
 

«призна(лъ) тое й пога(н)скїй Филїозофъ Сенека, гды реклъ: Тымъ 
болшихъ рѣчїй жадаемъ, имъ болшъ маемъ (маргіналія: «Сенека філо-
софъ: кніга в. о добр.: глав.: кz»), й далеко пру(д)шїй єст(ь) // й охот-
нѣйшїй до лакомства ч(о)л(о)в(ѣ)къ, в(ъ) собраню великихъ богатствъ 
посажденный; яко пламени горячшая сила єсть, имъ зъ болшого запа-
лен(ъ)я приходитъ» [216, арк. 331-331 зв.]. 
 

Тут проповідник послуговується працею Сенеки «Про благоді-
яння» (De Beneficiis), в якій філософ розмірковує про людські 
взаємини [235]. Радивиловський майже без змін бере для свого 
повчання уривок: 
 

«maiora cupimus, quo maiora uenerunt, multoque concitatior est auaritia 
in magnarum opum congestu conlocata, ut flammae infinito acrior uis est, 
quo ex maiore incendio emicuit» [367]5. 
 

Використовуючи тексти Сенеки, київський казнодія береться 
до їх тлумачення досить творчо та, як і належить церковному ав-
тору, надає їм християнського змісту. Посилаючись на листи фі-
лософа до Луцилія та називаючи Сенеку «премудрим», Антоній 
Радивиловський звертається до стоїчного фаталізму як до матерії 
для обґрунтування християнської ідеї промислу Божого, яким на-
даються віруючому всі необхідні блага: 
 

«Пытати Сенеки премудрого, й той твердитъ тоєжъ, же за поводомъ 
провідѣнїя Б(о)жого ч(о)л(о)в(ѣ)къ збогачает(ъ)ся та(къ) в(ъ) добра 
щастя, в(ъ) добра тѣла, якъ й в(ъ) добра души. Мовитъ албовѣмъ такъ: 
Близъ Б(о)гъ єстъ, с тобою єстъ, в(ъ) нутръ єстъ, яко бы рекши: Ч(о)-
л(о)в(ѣ)че мѣзерный, же(сь) є(стъ) богаты(мъ), й го(д)ностю на(дъ) ин-
шихъ вывышеный, немашъ того о(тъ) себе само(го), але о(тъ) Б(о)га, бо 
близъ Б(о)гъ єстъ. же(сь) є(стъ) на тѣлѣ силны(мъ), здоровымъ, й 
                                                             
5 «Ми тим більшого бажаємо, чим більше нам дісталося, і жадібність то-
го, хто знаходиться серед великої маси багатств, стає ще більш ненасит-
ною, подібно до того, як сила полум’я безкінечно зростає, коли сильні-
шою буває пожежа, від якої воно здіймається». 



 

103 

пѣенкнымъ, о(тъ) Б(о)га тое маешъ, а не о(тъ) себе самого, бо Б(о)гъ с 
тобою єстъ: же прєм(уд)ростїю й разсуж(д)енїемъ иншихъ целюешъ, й 
то не о(тъ) себе самого має(шъ), але о(тъ) Б(о)га, бо Б(о)гъ в(ъ)нутръ 
єстъ. й для того тойже мудрєцъ нижей придаєтъ чили може(тъ) кто на 
щаст(ъ)є по(д)нестися хиба от Б(о)га вспоможеный? он даетъ совѣты ве-
ликїе й гойные в(ъ) кождомъ ч(о)л(о)вѣцѣ добромъ (маргіналія: «Сенека 
до люцилля.») [216, арк. 234 зв.]. 
 

Тут Антоній Радивиловський скористався фрагментом 41 лис-
та до Луцилія, в якому Сенека доводить адресату думку про при-
сутність божественного в людині:  
 

«Non sunt ad caelum elevandae manus nec exorandus aedituus ut nos ad 
aurem simulacri, quasi magis exaudiri possimus, admittat: prope est a te deus, 
tecum est, intus est» [369]6. 
  

Після коментування наведеної цитати проповідник наводить 
інший фрагмент з цього листа, що в оригіналі звучить наступним 
чином: 
 

«Bonus vero vir sine deo nemo est: an potest aliquis supra fortunam nisi 
ab illo adiutus exsurgere? Ille dat consilia magnifica et erecta. In unoquoque 
virorum bonorum… [quis deus incertum est] habitat deus» [369]7. 
 

Вочевидь, Антоній Радивиловський не тільки творчо інтерпре-
тує тексти Сенеки, але й за необхідності вільно корегує їх зміст. 
Так, у проповідника Бог підносить людину не над фортуною 
(щастям), що відповідає стоїчному ідеалу незворушності (апатії) 
мудреця, а на щастя (дає щастя), тобто збагачує всіма видами 
благ (слід зауважити, що в рукописному варіанті проповіді даний 
фрагмент не відступає від тексту Сенеки [219, арк. 346]). У свою 
чергу, продовжуючи цитувати лист римського автора, Антоній 
Радивиловський опускає слова з «Енеїди» Вергілія [234] «quis 
deus incertum est habitat dues» (живе один, але не знаємо хто, з 
безсмертних), а залишок від речення поєднує з попереднім (Бог 
дає… поради в кожнй добрій людині). 
                                                             
6 «Не потрібно, ні простягати руки до неба, ні просити служителя в хра-
ми, аби він допустив нас до вуха статуї Божества, наче воно краще по-
чує нас: бо Бог біля тебе, з тобою, в тобі». 
7 «Кожна добра людина причасна до Божества. Хто без допомоги Бога 
може піднятися над фортуною? Він дає нам благородні та правдиві по-
ради. В кожній добрій людині … живе один, але не знаємо хто, з без-
смертних». 



 

104 

Звертаючи увагу на особливу опіку Бога та янголів над люди-
ною, Антоній Радивиловський, посилаючись на Сенеку, пише про 
природну слабкість людини: 
 

«Пытаю васъ слухачу, кто так(ъ) на земли потребуєт(ъ) обороны, яко 
бѣдный ч(о)л(о)в(ѣ)къ, которого Б(о)гъ на то(тъ) свѣтъ бе(з)оружнымъ 
выставилъ? з(ъ) звѣрятъ дики(хъ), ктося себѣ противному борони(тъ) 
рогами, кто копытами, кто пыском(ъ), кто зубами…; а ч(о)л(о)в(ѣ)ка 
бѣднаго нагого, слабого, бе(з)збройного, на покармъ кождой бестыи со-
творилъ. Такъ мовитъ Сенека Філїозофъ: Чоловѣка слабого, уломного, 
нагого, бе(з)оружного, чужей помочи й ратунку потребуючого, кожно-
му звѣряти на покармъ извєдє. А такъ, кудася колвекъ ч(о)л(о)вѣкъ бѣд-
ный поточитъ на земли, тутъся за нимъ, й вшелякїи припа(д)ки ва-
ля(тъ)» (маргіналія: «Сенека Книга: утѣшене до Марцїли: гл: ка») [218, 
c. 580]. 
 

Вочевидь, тут використано працю Сенеки «Розрада до Марції» 
(Ad Marciam, De consolatione), в якій римський мислитель міркує 
про слабкість людської натури та неминучість смерті. 

Міркуючи про свободу людської волі, Антоній Радивиловсь-
кий також вдається до цитування Сенеки, не вказуючи при цьому 
конкретного джерела (багато уваги цій тематиці Сенека приділяє 
у трактаті «Про блаженне життя» (De vita beata), а також у мо-
ральних листах до Луцилія): 
 

«нѣчого зацнѣйшого в(ъ) ч(о)л(о)в(ѣ)ку немашъ на(дъ) волю. такъ 
мови(тъ) Сенека любом(уд)рєц(ъ): Неошанцованое добро єстъ своимъ 
быти, бо гды бы ч(о)л(о)в(ѣ)къ волной воли в(ъ) себѣ не мѣлъ, ани бы 
цнота похвалу, ани бы грѣхъ каранє албо нагану, заслужил(ъ), й нєбыла 
бы межи Лю(д)ми й скоты розница» [216, арк. 539]. 
  

Свободу відбирають у людини земні речі, коли вона, догоджа-
ючи тілу, починає понад усе прагнути їх накопичення. Цю ідею 
стоїцизму підхоплює Антоній Радивиловський, стосуючи її до 
ідеалу «доброго християнина»: 
 

«Реклъ негдысь о себѣ Сенека: На чтось болшого уродилемся, а нѣ-
жели бымъ былъ неволникомъ у тѣла моего. тоежъ я речи могу о д(у)ши 
кождого Хр(ѣс)тїя(н)ского ч(о)л(о)в(ѣ)ка, ижъ на что(сь) болшого со-
творена єстъ д(у)ша, а нѣжели, абы мешкала на земли, абы тѣлу своєму 
догаджала, й єго похоти выпо(л)няла; але абы уставичне о Н(е)бѣ мыс-
лила» [218, c. 106]. 
 

В тексті посилання на конкретну працю римського автора від-
сутнє. Ця фраза є у 65 листі до Луцилія: 



 

105 

«Maior sum et ad maiora genitus quam ut mancipium sim mei corporis, 
quod equidem non aliter aspicio quam vinclum aliquod libertati meae circum-
datum» [369]8. 
 

Отже, ключем до спасіння душі є відречення від дочасних ре-
чей і зневага до них. Ця ідея християнської аскези обґрунтовуєть-
ся Антонієм Радивиловським цитатою з Сенеки: 
 

«Кгды теды хочєшъ ч(о)л(о)в(ѣ)че в(ъ)весь быти Х(ристо)въ, погор-
ди якъ Филипъ свѣтомъ, й тымъ что в(ъ) немъ, й все в(ъ) н(е)бѣ мѣти 
будешъ, яко мовит(ъ) Сенека: Єсли хочешъ мѣти все, погорди всѣмъ» 
(маргіналія: «Сенека: книг: в») [219, арк. 591 зв.]. 
 

Український проповідник посилається на «книгу 2» без зазна-
чення її назви. Аналіз текстів Сенеки не дозволив віднайти до-
слівного відповідника щойно наведених слів. Проте у 2 листі до 
Луцилія є фрагмент, який за своїм змістом суголосний думкам, 
які наведено в проповіді Радивиловського: 
 

«non qui parum habet, sed qui plus cupit, pauper est. Quid enim refert 
quantum illi in arca, quantum in horreis iaceat, quantum pascat aut feneret, si 
alieno imminet, si non acquisita sed acquirenda computat? Quis sit divitiarum 
modus quaeris? primus habere quod necesse est, proximus quod sat est» 
[369]9. 
 

Фрагменти з праць Сенеки використовуються Антонієм Ради-
виловським не тільки при моральному повчанні, але й при тлума-
ченні тексту Святого Письма. Наприклад, розбираючи фрагмент 
Євангелія, в якому Спаситель просить Апостола Петра, аби той 
відплив човном від берега (Лк. 5: 3), проповідник пояснює, що 
Христос саме просить, а не наказує: 
 

«абы Властителским(ъ) своимъ росказан(ъ)ем(ъ) Петра о(тъ) себе 
не о(т)разилъ, бо мовитъ Сенека, Же вспанялый єстъ нравъ людскїй, й 
латвѣй наклоненый бываетъ прозбою, нежели росказан(ъ)емъ» [216, 
арк. 254]. 
                                                             
8 «Я не настільки малий і не заради такої марноти народжений, аби бути 
лише рабом свого тіла, – на нього я дивлюсь не інакше, як на ланцюг, 
який скував мою свободу». 
9 «Бідний не той, у кого мало, що є, а той, хто хоче більше. Хіба йому 
важливо, скільки у нього в скринях й коморах, скільки він пасе і скільки 
отримує на сотню, якщо він поривається на чуже та рахує не отримане, 
а те, що ще потрібно отримати? Ти спитаєш, яка межа багатства? Ниж- 
ча – мати необхідне, вища – мати стільки, скільки тобі досить». 



 

106 

При цьому Радивиловський не робить прямого посилання на 
джерело, яким вочевидь є праця Сенеки «Про гнів» (Ad Novatum 
De Ira), присвячена його брату Новату [236]. В оригіналі текст 
римського стоїка звучить наступним чином:  
 

«An secundum naturam sit manifestum erit, si hominem inspexerimus. 
Quo quid est mitius, dum in recto animi habitus est? quid autem ira crudelius 
est? Quid homine aliorum amantius? quid ira infestius?» [368]10. 
 

Іншими причинами такого вчинку Сина Божого, за пояснен-
ням Радивиловського, є демонстрація цноти «кротости» та при-
клад «Преложенымъ», щоб вони мали: 
 

«не такъ срогостю й грозбою до якого дѣла своих наклоняти по(д)-
ручных(ъ), але барзѣй ласкаво(с)тю й прозбою… жебы всегда прагнули 
барзѣй абы ихъ люблено, нижелися бояно… Але о якъ много єстъ та-
кихъ Преложоныхъ, которыи й прикрыми срогими росказанями своими, 
барзѣй о(т)себе своихъ о(т)даляю(тъ) подручных(ъ), анижели задер- 
жуют(ъ)» [216, арк. 254]. 
 

Тут проповідник розвиває думку Сенеки, яку той висловив в 
наступному вигляді: 
 

«Ita legum praesidem ciuitatisque rectorem decet, quam diu potest, uerbis 
et his mollioribus ingenia curare, ut facienda suadeat cupiditatemque honesti 
et aequi conciliet animis faciatque uitiorum odium, pretium uirtutium; tran-
seat deinde ad tristiorem orationem, qua moneat adhuc et exprobret; nouis-
sime ad poenas et has adhuc leues, reuocabiles decurrat; ultima supplicia sce-
leribus ultimis ponat, ut nemo pereat nisi quem perire etiam pereuntis inter-
sit» [368]11. 
  

                                                             
10 «Чи відповідає гнів природі, стане нам зрозуміло, щойно ми подиви-
мось, що таке людина. Що може бути м’якіше та ласкавіше людини, ко-
ли дух її налаштований правильно? Що жорстокіше за гнів? Яка істота 
любить інших більш ніж людина? Що більш вороже за гнів?» 
11 «Так і тому, хто охороняє закон та керує суспільством, належить ске-
ровувати підопічні душі лише словом, та й те, обираючи слова найм’які-
ші: він має радити, що слід робити, навіювати прагнення до чесного і 
справедливого, ненависть до пороків, повагу до чеснот, потім нехай пе-
реходить до речей більш суворих, до доган і попереджень; і тільки в ос-
танню чергу до покарань; та й те обираючи спочатку легкі, не ті, що 
гублять беззворотньо; вищу міру покарання нехай він призначає за най-
тяжчий злочин, аби на погибель засуджувались лише ті, чия погибель 
була б в інтересах усіх, включаючи самого гинучого». 



 

107 

Що стосується питання про вибір на користь любові чи нена-
висті підлеглих стосовно начальства, до якого не раз звертався 
Сенека у зв’язку з відомим афоризмом Калігули «Нехай ненави-
дять, аби боялись» і яке пізніше підіймав Ніколо Макіавеллі у йо-
го знаменитому трактаті «Государ» – проповідник вирішує його у 
християнському дусі, віддаючи перевагу любові перед страхом. 

Отже, Антоній Радивиловський в цьому випадку майже не ци-
тує Сенеку дослівно, а лише переказує його думку у стислому ви-
гляді та доповнює й коментує її відповідно до свого задуму. Ідеї 
Сенеки за задумом проповідника мають розтлумачити «мораль-
ний сенс» Писання, який тут набуває виразного соціального за-
барвлення: важливою цінністю земного життя проголошується 
встановлення «соціального миру» та залагодження протиріч між 
різними прошарками суспільної ієрархії. Тож і в цьому випадку 
ідеї Сенеки використовуються Антонієм Радивиловським з мора-
лістичною метою. 

Також до міркувань Сенеки Радивиловський звертається задля 
підсилення раціональної аргументації православної догматики. 
Наприклад, відстоюючи православне розуміння Трійці, він, ви-
клавши докази, що ґрунтуються на Святому Письмі, звертається 
до «доводів розуму», серед яких є і такий: 
 

«Почварте, Мовитъ єденъ фїлозофъ Сенека, Же жадной доброй речи 
без(ъ) товариша не єстъ милая держава. Єсли теды Б(о)гъ пре(д)вѣки, 
Сына й Духа Святаго в(ъ) сполечности з собою немѣ(лъ). тедыбы 
Са(мъ) найвы(ш)шого й нескончоно(го) Бл(а)женства не мѣлъ, зачи(мъ) 
й Б(о)гомъ бы не бы(лъ)» (маргіналія: «Сенека: епистол. ч») [218, 
c. 136]. 
 

Дослівного відповідника цьому вислову в листі 90 немає, але 
сам лист містить думки про «золотий вік», в який люди спільно 
володіли природою та жили щасливо, зберігаючи єдність між со-
бою: «Quid hominum illo genere felicius? In commune rerum natura 
fruebantur» [369]12. Вочевидь, тут проповідник змінив текст, пере-
давши лише загальну думку стоїка, у формі, що відповідала меті 
повчання. Таким чином, вживання текстів Сенеки у творах Анто-
нія Радивиловського набуває певного догматичного спрямування. 
                                                             
12 «Чи було покоління людей, щасливіше за це? Вони разом володіли 
природою, насолоджуючись». 



 

108 

До цитування Сенеки український проповідник також зверта-
ється тоді, коли необхідно висловити похвалу Богородиці, свято-
му чи якійсь поважній особі. Це один з поширених у добу бароко 
риторичних засобів переконання та прикрашання промови. Втім, 
використання висловів римського мислителя іноді виходить за 
межі декоруму та набуває філософського звучання, особливо то-
ді, коли йдеться про пояснення будови світу, людської природи, 
обґрунтування моральних норм тощо. 

Висловлюючи похвалу Богородиці, Антоній Радивиловський 
пише, що вона освітлює всіх янголів та святих, як сонце дає своє 
світло зіркам. Вказану астрономічну тематику проповідник чер-
пає з трактату Сенеки «Розрада до Марції»: 
 

«Реклъ Сенека Филозофъ: Обачишъ тамъ [то єсть на н(е)бѣ] нєзли-
чєнныє Звѣзды, задивиш(ъ)ся ижъ єдно свѣтило всѣ звѣзды просвѣ-
щаєт(ъ). Что Сенека филозофъ своего вѣку рекл(ъ) ку похвалѣ с(о)лнца 
натуралного, то я тепе(ръ) реку ку похвали мысле(н)наго с(о)лнца М(а)-
рїи…» (маргіналія: «Сенека: о потѣішєнъю до Мри») [218, c. 365]. 
 

В іншому місці проповідник, вочевидь посилаючись на працю 
Сенеки «Про природу» (Quaestiones Naturales), зауважує: 
 

«моремъ єсть Б(о)гъ, бо яко море єсть всѣхъ вод(ъ) началомъ яко мо-
витъ єденъ з филѣозофовъ: Море єстъ правѣ началомъ всѣхъ рѣкъ й 
жродловъ: Такъ Б(о)гъ єстъ началомъ всего Створеня. яко зъ Моря всѣ 
воды, рѣки й жродла берутъ свою бытность, такъ зъ Б(о)га всѣ створеня 
взяли свою бытность» (маргіналія: «Сєнєка книг. θ натурал:», тобто 
книга «9») [220, арк. 519 зв.]. 
 

Щоправда, книга «Про води» (De Aquis, в середньовічній тра-
диції De Aquis Terrestribus – «Про води земні») в названому трак-
таті йде під номером 3, а загальна їх кількість становить 7 книг 
[370]. 

Вихваляючи Архангела Михайла, Антоній Радивиловський на-
водить міркування римського стоїка про чесноти, якими мають 
бути наділені носії влади, переносячи їх на Архістратига: 
 

«Реклъ Сенека фїліозофъ, же Князя Повинность єстъ противко гор-
дыхъ смѣлости, а противко покорныхъ ласкавости уживати. Выразил 
тоє обоє с(вя)тый Архїстратигъ Мїхаилъ, ужилъ смѣлости противко гор-
ды(хъ) бунтовниковъ Б(о)зкихъ, гды и(хъ) зтрутил(ъ) з(ъ) н(е)ба. Ужи-
ваєт(ъ) ласкавости противко людей поко(р)ны(хъ)… гды и(хъ) о(тъ) 
вшеляко(го) боронит(ъ) небе(з)печенства» [218, c. 404]. 
  



 

109 

Видається, що ці думки Антоній Радивиловський запозичив із 
праці Сенеки «Про гнів» (Ad Novatum De Ira), в якій римський 
стоїк розмірковує над цією тематикою [368]. 

При конструюванні похвали значним особам, Радивиловський 
звертається й до проблем людських взаємин. Наприклад, у вступ-
ній присвяті до «Огородка», в якій проповідник висловлює подя-
ку своєму патрону Інокентію Ґізелю, він спершу мовить про за-
гальні ознаки та ганебність невдячності, а вже потім переходить 
до висловлення власної вдячності, а її важливість пояснює слова-
ми Сенеки: 
 

«Иле зась до другого знаку в(ъ) невдячномъ ч(о)л(о)в(ѣ)цѣ, Замол-
чан(ъ)я добродѣйствъ принятых(ъ); Незамолчую я оныхъ… будучи па-
мятный Сенеки Филозофа сло(въ) тых(ъ): Который да(лъ) добродѣйство 
нехай молчитъ, а который взялъ нехай оповѣдаетъ» [218, арк. 8]. 
\ 

При цьому наводиться посилання на третю книгу трактату Се-
неки «Про благодіяння» (De Beneficiis) (маргіналія: «Книга: г, о 
Добродѣйствахъ») [218, арк. 8]. Насправді ж ця цитата почерпну-
та з другої книги зазначеного трактату: «qui dedit beneficium, 
taceat, narret, qui accepit» [367]13. 
 

***** 
Отже, можна зробити висновок про активне використання Ан-

тонієм Радивиловським спадщини Цицерона та Сенеки, що також 
дає змогу говорити про наявність у його проповідях певної філо-
софської складової. 

Підсумовуючи, слід ще раз вказати на такі моменти, що стосу-
ються використання Антонієм Радивиловським праць Цицерона 
та Сенеки. 

Можна обережно стверджувати, що Антонію Радивиловсько-
му були знайомі три трактати Марка Тулія Цицерона: «Про обо-
в’язки» (De officiis), «Про державу» (De republica), «Про природу 
Богів» (De natura deorum); а також праці Сенеки молодшого: 
«Моральні листи до Луцилія» (Epistulae morales ad Lucilium), 
«Про благодіяння» (Ad Aebutium Liberalem De Beneficiis), «Про 
гнів» (Ad Novatum DeIra), «Про природу» (Quaestiones Naturales) 
та ін. 
                                                             
13 «Хто зробив благодіяння, нехай мовчить, а хто отримав, нехай гово-
рить про нього». 



 

110 

Український проповідник послуговується текстами Цицерона 
та Сенеки і вихваляючи чесноти святих, і формулюючи мораль- 
ні напучування прихожанам; відповідні фрагменти із праць рим-
ських філософів слугують у творах Радивиловського не тільки 
риторичними прикрасами, але й прикладами на підтвердження 
справедливості морально-етичних норм та вимог християнства; 

У дослідженнях Михайла Марковського [167], Миколи Сум-
цова [257], Володимира Крекотня [134] та ін., як правило, лише 
констатувався факт знайомства українських барокових мислите-
лів з творчістю римських стоїків, проте без зазначення конкрет-
них творів. Тож, наведений вище перелік праць Цицерона та Се-
неки молодшого, якими послуговувася Радивиловський, дещо до-
повнює наші уявлення про набір текстів, які були в обігу в укра-
їнських церковних інтелектуалів ранньомодерного часу. 

Проте, наявність низки помилок у посиланнях проповідника 
на конкретні праці Цицерона підштовхує до припущення про те, 
що Антоній Радивиловський міг запозичити уривки їхніх текстів 
не з оригінальних творів, а з інших джерел, заразом переписавши 
хибні посилання. 

Порівняння друкованих та рукописних текстів проповідни- 
ка доводять, що це не друкарські помилки є джерелом неточнос-
тей, оскільки маргіналії, як правило, збігаються в обох варіантах. 
Опосередкованим джерелом для ознайомлення з працями римсь-
ких мислителів Радивиловському могли слугувати коментарі 
представників неостоїцизму (Юста Ліпсія, Гійома дю Вера, П’єра 
Шарона), що намагалися популяризувати етику стоїцизму в якос-
ті рекомендацій для християнського морального життя. Однак, 
ці помилки можуть пояснюватись й тим, що проповідник, працю-
ючи над своїми проповідями, не завжди мав у своєму розпоряд-
женні потрібні тексти. Тож він був змушений робити посилання, 
користуючись раніше зробленими виписками чи навіть напам’я-
ті, часом допускаючи певні неточності. 

До текстів Сенеки Антоній Радивиловський найчастіше звер-
тається тоді, коли потребує навести приклади при моральних на-
пучуваннях (стосовно проблем міжособистісних взаємин і соці-
альної етики) та міркуваннях щодо особливостей людської при-
роди й низки інших «смисложиттєвих питань» (про призначення 
людини, міру та умови її свободи тощо). Також фрагменти з Се-
неки використовуються в процесі тлумачення текстів Святого 
Письма, при пошукові аргументації на користь православної дог-



 

111 

матики та задля прикрашання проповідей, присвячених похвалі 
Богородиці, святим або й різним поважним особам. При цьому, 
як правило, в трьох останніх випадках коментарі Антонія Радиви-
ловського до текстів Сенеки також набувають морально-філософ-
ського характеру. 

Аналіз фрагментів проповідей, що ідентифікуються Радиви-
ловським як слова Сенеки, та їх порівняння з оригінальними текс-
тами римського стоїка, доводять, що проповідник досить вільно 
та творчо використовує і тлумачить спадщину римського мисли-
теля. Він часто відходить від первинного тексту, передаючи дум-
ку стоїка лише в загальних рисах або корегуючи його слова на 
власний розсуд, якщо цього вимагає мета повчання. Часто пропо-
відник, намагаючись надати ідеям Сенеки християнського змісту, 
розвиває та доповнює їх власними міркуваннями та навіть «при-
мушує» їх звучати в іншій темі та контексті. Зважаючи на це, 
можна говорити про певну оригінальність ідейної палітри пропо-
відей Антонія Радивиловського, в яких переплітаються елементи 
філософії та християнської моралі. 
 

***** 
Отже, підсумовуючи розгляд проблем, пов’язаних із присут- 

ністю елементів античної філософської спадщини у проповідях 
Антонія Радивиловського, можна зробити наступні висновки. 

1. Особливостями філософської складової спадщини Антонія 
Радивиловського є її тісний зв’язок з Західною латинською тра-
дицією, що представлена відповідним лексичним аппаратом та 
текстами античних філософів: трактатами римських стоїків і їх 
пізніших інтерпретаторів, а також латинської версії праць Арис-
тотеля, осмислених крізь призму пізньої схоластики. 

2. У текстах Антонія Радивиловського спостерігається специ-
фічна адаптація латиномовної лексики до українського мовного 
узусу. Ця адаптація зводилась до перекладу латинських лексем 
староукраїнською мовою та вплітання латиномовної лексики в 
український текст з відповідними поясненнями або без них. Така 
«українізація» стала «побічним продуктом» намагання проповід-
ника зробити свої повчання доступнішими для широкої аудиторії. 
Перемішування староукраїнських та латинських мовних кодів та 
приміряння й адаптація до власних потреб чужого мовного апара-
ту є проявом властивих українській бароковій культурі відкри-
тості, поліморфізму та діалогізму. 



 

112 

3. Багатозначність, якої надає Радивиловський лексемам, що 
позначають латинські філософські поняття, не дає змоги говори-
ти про їх послідовне й дисципліноване використання саме як по-
нятійного апарату. Разом з тим можна уважати доконаним фак-
том, що виявлені тут особливості впровадження латинської фі- 
лософської лексики та її староукраїнських еквівалентів у тексти 
проповідей свідчать про свідомі спроби ранньомодерних укра- 
їнських інтелектуалів сформувати власний (україномовний) фі- 
лософський (богословський) понятійний апарат, який дозволить 
дисциплінувати мислення та мовлення. 

4. Антоній Радивиловський був ґрунтовно обізнаний з латин-
ськими перекладами Аристотеля та працями римських стоїків 
(Цицерона та Сенеки). Однак частину відомостей про вчення цих 
мислителів він запозичує з інших джерел: праці Діогена Лаертсь-
кого, коментарів Юста Ліпсія. Ймовірним є опанування інформа-
ції про вчення Аристотеля під час вивчення курсу філософії в 
Київській колегії та відтворення її в проповідях (про що може го-
ворити часте ігнорування посилань на конкретні праці грецького 
філософа). 

5. Елементи вчень античних філософів (в тому числі натурфі-
лософських) набувають у творах Радивиловського моралістично-
го характеру й використовуються для підкріплення міркувань про 
моральну поведінку християнина, належний порядок в суспільст-
ві, соціальну справедливість тощо. Також знання з античної філо-
софії використовуються проповідником з епідейктичною метою 
та при роз’ясненні сенсу Святого Письма й богословських істин. 

6. Антоній Радивиловський ставиться до текстів античних фі-
лософів з властивою для барокової культури творчою манерою, 
коригуючи та змінюючи їх зміст відповідно до мети повчань. Ця 
особливість спадщини мислителя яскраво виражає здатність віт-
чизняної культури XVII ст. до відбору й асиміляції зовнішніх 
культурних впливів, що вписується у вже згадувані концепції від-
критості й поліморфізму. 
 
 
 

 
  



 

113 

РОЗДІЛ 3. 
 

ХРИСТИЯНСЬКЕ СУСПІЛЬСТВО 
В ТЕКСТАХ АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО 

 

У домодерних текстах богословського характеру часто пору-
шувалися питання, що стосувалися не лише індивідуального бла-
гочестя, а й суспільної проблематики загалом. З позиції Церкви 
кожен вірянин є громадянином християнського суспільства, яке 
постає у двох площинах, намічених ще Августином: «Град Бо-
жий» – Церква, що функціонує на засадах «Божого права» хрис-
тиянської моралі, та «Град Земний» – світське суспільство, зара-
жене гріхом, у якому діють людські пристрасті та норми права, 
що покликані їх упорядковувати чи гамувати. Завданням церков-
них мислителів було максимальне поширення в середовищі ми-
рян засад релігійного благочестя з метою максимального набли-
ження принципів функціонування соціуму до християнського іде-
алу співжиття віруючих. З цією метою розроблялись рекоменда-
ції морально-етичного характеру, покликані узгодити особливості 
життя людини в «світі» («мирського» життя) з нормами христи-
янської моралі. Так поступово відбувалося розгортання церковно-
го вчення про ідеальне суспільство, що увібрало в себе доктрину 
Отців Церкви, ревізію античної спадщини, середньовічні та рене-
сансні суспільно-правові доктрини. 

Це вчення ретранслювалося у суспільну свідомість через про-
повідь. Проповідники критикували вади суспільства, описували 
звичаї пастви, надавали оцінку різним соціальним явищам, реагу-
вали на політичні події, характеризували суспільний порядок, да-
вали рекомендації щодо належної поведінки християнина-миря-
нина тощо. Тож, як справедливо зауважує Наталя Яковенко, у 
проповіді завжди присутній момент «актуального соціального» 
[321, c. 18]. Хоч слід зауважити, що міркування проповідників 
щодо суспільного життя носять здебільшого шаблонний харак-
тер, адже вони є реакцією на вічні проблеми: соціальну нерів-
ність, несправедливість, катаклізми (війни, епідемії, голод), па-
діння рівня моральності тощо. Але серед масиву «вічного» часто 
можна розгледіти «актуальне», що є специфічним саме для цього 
часу чи випадку. 

У церковній доктрині перепліталися два погляди на стратегію 
поведінки християнина щодо соціуму: аскетичний ескейпізм та 
активне служіння інтересам Церкви й громади. Зазначені підхо-



 

114 

ди, намічені ще в філософії Аристотеля, були християнізовані 
Церквою та зазнали поступових видозмін під впливом різнома-
нітних суспільних зрушень. Так, на ранніх етапах розвитку пра-
вославного вчення про взаємини християнина та суспільства на-
була особливої популярності стратегія «втечі від світу», що вті-
лилася в ідеалі чернечого життя та аскетичної «стриманості» іс-
нування в миру. Зосередившись на цій доктрині, теологи не при-
діляли багато уваги питанню відмінностей моральних вимог для 
різних суспільних станів. Незалежно від місця перебування (в ми-
ру чи поза ним) християнин має «уподобитися» Христу не лише 
дотриманням морального закону заповідей, але й зовнішніми ак-
тами вираження Христових «страстей», що передбачали самооб-
меження, страждання плоті і, за потреби, мученицьку смерть 
[173, c. 14]. Такі позиції зберігалися у вченні православної та ка-
толицької Церков протягом епохи Середньовіччя. 

Однак під час суспільно-політичних змін та релігійних проце-
сів у ранньомодерній Європі Церква поволі відмовляється від 
ідеалізації цієї доктрини. Протестантські течії відкидають черне-
чий аскетизм, натомість ідеалізують матеріальне самообмеження 
християнина, що було назване Максом Вебером «світською аске-
зою» [32, c. 115-160]. Ця вимога поєднується з новаторським на-
голосом на необхідності активної економічної та громадської ді-
яльності кожного члена християнського суспільства. 

Натомість потридентська доктрина католицизму вимагає ак-
тивної «мирської» діяльності не лише для тих, хто живе у «світі», 
але й для духівництва, висуваючи на передній план стратегію 
«активного пастирського служіння», метою якого є поновлення 
побожності в суспільстві [224]. Священнослужитель має бути ду-
ховним провідником мирян, тобто допомагати їм торувати шлях 
до благочестя, опікуючись освітою, приймаючи жваву участь у 
житті громади та підштовхуючи її членів до сповідування ідеалів 
християнського життя. Хоч і від пропагування «втечі від гріхов-
ного світу» церковні мислителі також не відмовляються. Ці дві 
доктрини продовжують співіснувати поруч, часом переплітаю-
чись між собою. 

Особливістю ранньомодерного морального богослів’я є відмо-
ва від ригоризму та розмежування моральних вимог, призначених 
для духівництва й «достатніх» для виконання мирянами. Метою 
останнього стало вироблення вчення, яке б дозволяло християнам 
перебувати в «світі», досягаючи успіху під час земного існування, 



 

115 

та водночас не втрачати надію на посмертне спасіння душі. Необ-
хідність такого вчення продиктована як змінами в реаліях життя, 
так і розгортанням раніше закладених тенденцій богословської 
думки. 

Однак і тут спостерігається певна конфесійна специфіка, яка 
має підґрунтям сотеріологічне вчення, що відрізняється в доктри-
ні Православ’я, Католицизму та Протестантизму. Східнохристи-
янська теологія виходить з розуміння релігії як містичного зв’яз-
ку між людиною та Богом, цей зв’язок має моральну природу, а 
його кінцевою метою є не просто виправдання, а відновлення та 
преображення людської природи – «обожнення» [151, c. 43]. Че-
рез гріх людська природа стала зіпсованою, недосконалою. Шля-
хом до відновлення досконалості є звільнення (очищення) душі 
від гріха, а не «залагодження» провини чи звільнення від пока-
рання. 

Натомість у Західному християнстві відбулось розгортання 
юридичного підходу до спасіння душі, що ґрунтується на ідеї ви-
правдання людини перед Богом за гріх, який є образою Божої ве-
личі. Юридичні поняття у вчення про спасіння були введені Тер-
туліаном та Августином. Такий ключ розуміння союзу між Богом 
та людиною як нормативно-правових взаємин між володарем та 
підданим розвивався середньовічними схоластами, зокрема, Ан-
сельмом Кентерберійським та Томою Аквінським, й отримав про-
довження в трактатах з моральної теології представників другої 
схоластики. Цей підхід трактує спасіння як повернення люди- 
ні надприродних дарів, що відновлюють божественну гармонію 
людської природи. Умовою цього є наявність у вірянина заслуг 
(merita) та надання грішником «задоволення» (компенсації) за 
гріхи (satisfactio), що звільняє від покарання. Юридичний підхід 
притаманний і протестантизму, з тією різницею, що джерелом ви-
правдання для нього стали не справи, а віра [151, c. 43]. Відповід-
но, при такому розумінні природи спасіння, гріха та спокути по-
стала необхідність у врахуванні обставин гріха, зокрема і стано-
вої приналежності грішника, адже від цього залежала й глибина 
провини та обсяг сатисфакції. Це й стало підґрунтям розробки де-
тальної системи моральної теології та відповідних посібників для 
сповідників. 

Українська православна культура, що в процесі реформ Петра 
Могили опинилася в тісному зв’язку з західною теологічною дум-



 

116 

кою, переймає богословський арсенал ідей та сотеріологічну тер-
мінологію юридичного спрямування [151, c. 43]. 

Вітчизняні православні мислителі епохи бароко перебували 
під одночасним впливом візантійської аскетичної традиції та за-
хідної потридентської католицької програми. Для їхнього вчення 
є характерним поєднання вимог аскези з настановою на активну 
суспільну позицію, а також розмежування вимог для духовенства 
та мирян [79; 321]. Однак, соціальна доктрина вітчизняних цер-
ковних мислителів ще не є достатньо вивченою, а на матеріалах 
текстів Антонія Радивиловського майже не розглядалася. 

Предметом аналізу в цьому розділі стали відповіді Антонія Ра-
дивиловського на низку питань, що стосуються суспільної проб-
лематики, а саме: 

- про можливість узгодження двох стратегій поведінки христи-
янина щодо суспільства (соціального ескейпізму та активної сус-
пільної позиції); 

– про колізію узгодження вимог євангельської простоти з но-
вочасним розвитком освіти в бароковій Україні; 

– про природу й специфіку суспільної ієрархії (на прикладі 
взаємин господаря та слуги);  

– про служіння Батьківщині й обов’язки християнина щодо неї 
та поведінку вірянина в суперечливих суспільно-політичних си-
туаціях (на прикладі морально-етичних обов’язків військового 
стану); 

– про політико-правові орієнтири Антонія Радивиловського; 
– про особливості запропонованих мислителем стратегій пове-

дінки для духівництва та мирян. 
Коли в текстах проповідника вдасться знайти відповіді на ці 

питання, стане можливим скласти цілісну картину поглядів Анто-
нія Радивиловського на реалії його соціального «сьогодення», а 
також його уявлень про належний устрій ідеального християнсь-
кого «суспільства». 
 

3.1. «ВТЕЧА ВІД СВІТУ» ТА «АКТИВНЕ СЛУЖІННЯ» 
 

Загальне ставлення українських православних мислителів 
XVII століття до соціального світу диктувалося світоглядними 
змінами, що відбувалися в цей період. Тривалий час в українській 
культурі переважала орієнтація на внутрішній духовний світ лю-
дини, яка не виявляла активності у пізнанні зовнішнього світу, 
зосереджуючи всю увагу на спасінні душі [253, c. 73]. 



 

117 

Однак у XVII столітті під впливом могилянських реформ ситу-
ація поступово змінюється. Посилюється інтерес до освіти та здо-
бутків західної культури, відбувається переорієнтація з містично-
го споглядання та самозаглиблення на раціональне пізнання дійс-
ності. Поступово формується нове позитивне ставлення до актив-
ної суспільної позиції індивіда [73, c. 635-651]. Однак попередня 
установка на аскезу та внутрішнє життя не зникає та продовжує 
декларуватись вченими ченцями. Тож, як справедливо зазначила 
Ірина Бондаревська, у цей час паралельно існують два підходи до 
визначення життєвих цінностей: підхід споглядальний, що ґрун-
тується на візантійському благочесті, та активний підхід, в основі 
якого лежить усвідомлення важливості суспільного діяння люди-
ни. Ці дві «парадигми» співіснували між собою та часто наклада-
лися одна на одну у свідомості українських мислителів тієї доби 
[24, c. 61-63]. 

На такі метаморфози в соціальній доктрині українських цер-
ковних мислителів епохи бароко звертали увагу Лариса Довга 
[79], Валерія Нічик [185, c. 75-89], Наталя Яковенко [321, с. 500]. 
Реальні стратегії поведінки київського духівництва XVIII ст. 
ґрунтовно описані Максимом Яременком [325]. Однак на матері-
алах проповідей Антонія Радивиловського ця проблематика до-
сліджена недостатньо.  

Різні аспекти становлення освіти в Україні в добу бароко знай-
шли відображення у працях Віталія Бєзрогова [16, c. 91-109], 
Степана Голубєва [44], Лариси Довгої [85, c. 341-358], Ярослава 
Ісаєвича [106, c. 114-132], Маргарити Корзо [124, c. 90-100], Вік-
тора Котусенка [129, c. 83-107], Миколи Петрова [205], Людмили 
Посохової [214], Миколи Симчича [239, c. 74-85; 240, c. 145-155], 
Зої Хижняк [285], Олександра Чорного [302], Максима Яременка 
[323]. Зокрема, Л. Довга здійснила порівняльний аналіз поглядів 
Інокентія Ґізеля і Лазаря Барановича на освіту та вченість [85, 
c. 341-358]. Видається актуальним доповнити цей перелік розгля-
дом позиції Антонія Радивиловського, який є досить знаковою 
фігурою в українській духовній культурі того періоду. 

Наслідком могилянських реформ стало виховання «нового ду-
хівництва», яке дещо відрізнялось від попередніх генерацій пра-
вославних ієрархів. Такі священники мають «добру загальну осві-
ту, володіють навиками роботи з текстами і дискусій з опонента-
ми, мистецтвом проповідувати та працювати з вірянами» [113, 
c. 217]. Перед представниками ранньмодерного українського пра-



 

118 

вославного духовенства постали виклики, які не розв’язували- 
ся звичними методами, закоріненими у традиційних візантійсь-
ких принципах благочестя. І Церква, і спільнота вірян нагально 
потребували освіченого священства, готового поступитися ком-
фортним перебуванням за мурами монастирів на користь актив-
ної участі у суспільному житті. Прийшов час, коли «сумлінне ви-
конання взятих на себе суспільних обов’язків, турбота про спа-
сіння пастви та порядок у Церкві розцінюється як найкраще слу-
жіння Богові, що сприятиме й спасінню власної душі ієрарха. Не-
сумлінне ж ставлення до праці на користь спільного блага квалі-
фікується українськими мислителями того періоду як гріх» [85, 
c. 341-358]. 

До цієї проблеми звертаються чи не всі представники київсь-
кої вченості XVII ст. Наприклад, Інокентій Ґізель уважає, що цер-
ковні ієрархи грішать, якщо вони віддаляються від людей [64, 
c. 213]. А Лазар Баранович зауважує, що служителі Церкви обов’-
язково повинні бути і освіченими, і здатними навчати паству [13, 
c. 11]. 

Природно, що такі тенденції відбились і на творчості Антонія 
Радивиловського. Тож звернімося до питання про співвідношення 
в спадщині проповідника традиційної стратегії візантійського ес-
кейпізму з новими вимогами активної життєвої позиції, що стави-
лись до священників та мирян. 

До елементів традиційної соціальної доктрини православної 
Церкви належать декларовані проповідником вимоги аскетиз- 
му, включно з чернечим ісихазмом (радикальною аскезою), 
що був доволі популярним в культурі «руського візантинізму» 
[279, c. 16, 23]. До найбільш вагомих ісихастських практик нале-
жать затворництво, постійна «умная» («Ісусова») молитва, обіт-
ниця мовчання [173, c. 309]. Іншими елементами аскези є відмова 
від світських благ та задоволень, «умертвіння плоті» постами та 
різними самообмеженнями, нехтування соціальними амбіціями, 
мирською славою тощо. Антоній Радивиловський був ченцем, 
тож гіпотетично ці ідеї повинні були викликати його симпатію. 
Другою складовою соціального ескейпізму є вимога «святої прос-
тоти», що протиставляється земній «мудрості» та новочасній ос-
віті як таким, що спрямовують людину до «світу». 

Натомість до нових тенденцій, які з’являються у моральному 
вченні ранньомодерного православ’я, є вимога активного соці- 
ального служіння інтересам Церкви та громади. Таке служіння 



 

119 

вимагало від кліриків високого рівня «учительності» (тобто осві-
ченості та здатності навчати інших) та вміння швидко реагувати 
на виклики часу. Забігаючи вперед, зазначу, що Антоній Радиви-
ловський радше є представником нового типу чернецтва, яке ба-
чило свою місію не стільки у приватній молитві, скільки у пропо-
відуванні Слова Божого. Втім, це також було своєрідним спосо-
бом наслідування Христа, що належить робити ченцю. 

Антоній Радивиловський цілком поділяє думку про те, що 
життя ченця (як і будь-якого християнина) має будуватися на 
«наслідуванні Христа» та повністю належати Христу. Посилаю-
чись на Августина він пише: 
 

«Хр(и)стїанинъ прави он єсть, который животу Хр(исто)вому послѣ-
дуетъ, который въ всемъ Хр(исто)ви ревнуетъ» [218, c. 25]. 
 

Наслідування Христу дає нагороду на небесах та на землі [216, 
арк. 9]. 

Розмірковуючи про чернечі цноти, Радивиловський опираєть-
ся на морально-аскетичне вчення Йоана Златоустого та цілком 
поділяє його погляди про те, що монах має «вмерти для світу»: 
 

«Єсли кто єсть Инокомъ, маеться почувати, же власность Иноческая 
єсть, так(ъ) собѣ самому яко всѣмъ рѣчамъ свѣтовымъ умрѣти… 
маеться ч(о)л(о)вѣкоугодїя выстерѣгати…» [216, арк. 522]. 
 

Вочевидь, під «смертю для світу» тут мається на увазі відмова 
від соціальних амбіцій та нехіть до марнотної людською слави. 

У цьому контексті традиційною також є вимога «умєрщвлєнїя 
плоти», що досягається самообмеженням в їжі, питті та сні, час-
тими молитвами й поклонами [218, c. 24]. Воно трактується про-
повідником як складова наслідування Христа: 
 

«Крестъ который взявши на себе Пр(е)п(о)дбная Імркъ: послѣдовала 
Х(рист)у, єстъ траплене албо умєрщвленїє плоти… На прикладъ, тра-
питъ кто тѣло своє Постомъ, Бдєнїємъ, Долгимъ на М(о)лт(ѣ)вѣ стоя-
нїємъ, Ношенемъ острой волосяницы, Колѣно поклоненїемъ, гладомъ, 
зимномъ, наготою, упаленємъ С(о)лнечнымъ, Битемъ до крове, же-
лѣзом(ъ) острымъ, працами щоденными» [217, c. 1596]. 
 

З «умертвіння плоті» виводяться інші цноти. Проповідник пи-
ше, що той, хто пішов за Христом у нехтуванні земними благами 
та «умертвінні плоті», неодмінно слідує Спасителю й у таких чес-
нотах, як чистота, покора, бідність, поміркованість, молитва то-
що: 



 

120 

«Чистости, Покорѣ, кротости, послушанїи, убозствѣ, воздержанїи, 
м(о)литвахъ, и прочїихъ добродѣтелях(ъ)» [217, c. 1600]. 
 

А ще, на думку київського казнодії, чернець має бути мило- 
сердним та незлобивим, володіти твердим характером, аби не під-
даватись на спокуси та стійко зносити випробування й образи: 
 

«Инокъ въ вшеляких искушенїяхъ и скорбєхъ повиненъ быти твер-
дымъ, тєрпєливымъ, жадного слова прикрого не мовити на того, кто 
кривду якую чинитъ» [218, c. 25]. 
 

Усі вищезазначені моральні якості складають загальний репер-
туар чернечих цнот, взірцем яких Радивиловський називає жит- 
тя Антонія Печерського. Проповідник порівнює його з феніксом, 
який сидить «яко на древєсахъ пахнучихъ, на умєрвщлєнїи плоти, 
на молитвахъ, на любвѣ, на смирєнїи й на богомыслїи» [218, 
c. 210]. 

Печерські подвижники правили вірянам Київської Митрополії 
за еталон святості та були носіями усього набору чернечих цнот, 
чим може бути пояснена присутність виразних мотивів ісихазму 
у присвячених їм проповідях. До таких, зокрема, належать пропо-
віді на вшанування Антонія та Феодосія Печерських. Перерахову-
ючи цноти цих святих подвижників, проповідник кілька разів зга-
дує «безмолвїє»: 
 

«…множество(мъ) цнот(ъ) Иночески(хъ), яко то Покаянїе(мъ), Пос-
то(мъ), Бдєнїе(мъ), м(о)л(и)твою, смире(н)ном(уд)рїє(мъ), Ч(ис)тотою, 
нищетою д(у)хо(в)ною, Бе(з)мо(л)вїе(мъ) …» [218, c. 78]; «…в Долго-
терпѣнїи красенъ, в Любви исполненъ, в Безмолвїи Мужествен(ъ)…» 
[218, c. 80]. 
 

Постійна «Ісусова молитва» описується як незмінна практика 
Антонія Печерського, який «пасл(ъ)ся росою устави(ч)ны(хъ) 
М(о)литовъ, гды ходячи й сидячи, маючи в(ъ) руках(ъ) своихъ 
Чотки, бючися в(ъ) перси мовлялъ: Б(о)же м(и)л(ос)тивъ буди 
мнѣ грѣшному» [218, c. 212]. 

Розписуючи заслуги Антонія та красу його чеснот, проповід-
ник вказує: 
 

«Что вымовлен(ъ)е оное уставичное: Г(оспо)ди Іс(ус)є Х(рист)є 
С(ы)нє Б(о)жїи пом(и)луй мене грѣшного, єсли не златый бляскъ» [218, 
c. 213]. 
 

В «Общих» словах на поминання святих мовчання та постійна 
молитва також представлені як ідеал чернечого життя. Так, у 



 

121 

«Слові “На Преподобныхъ женъ”» проповідник записує мовчання 
до загальних чернечих чеснот: 
 

«Кгды уважимъ дѣла Пр(е)п(о)д(о)бной Імркъ:... была Пр(е)п(о)-
д(о)бна во всѣхъ дѣлехъ свои(хъ)… въ убозствѣ… въ погорженю 
Мѣра,… въ см(и)ренїи, послушанїи,… в молчанїи, и прочая…» [217, 
c. 1601]; 
 

Те ж саме стосується й постійної молитви [217, c. 1598]. 
Однак усі перелічені щойно чесноти та обмеження, властиві 

чернечому етосу, проповідник сприймає й описує не як випробу-
вання, а як насолоду спокоєм і тишею. Бо, на його думку, справж-
ні турботи і страждання приносить не втеча від «світу», а життя в 
миру, де «мирські уряди» несуть «фрасунки й працѣ» [218, c. 29], 
котрих позбавлений чернець, маючи можливість повністю відда-
тись служінню Богу. 

Отже, Радивиловський, детально характеризуючи чернечі цно-
ти, більше не описує їх у категоріях «духовного подвигу», а 
швидше протиставляє комфортне, затишне і «просте» (усталене, 
позбавлене несподіваних тривог) монастирське життя сповнено-
му клопотів, небезпек і страждань мирському. Можна обережно 
стверджувати, що навіть у тих проповідях, які адресувалися без-
посередньо ченцям, фактично відсутнє заохочення до радикаль-
ної аскези. Виняток тут становлять хіба «Слова», що приурочені 
до свят поминання святих Києво-Печерської лаври та подвижни-
ків. 

Врешті, хоч у текстах Антонія Радивиловського є чимало ви-
словлювань на користь аскетизму та «втечі від світу», такі вимо-
ги не розповсюджуються на мирян, для яких, на його думку, ціл-
ком достатньо християнської скромності, що проявляється у від-
мові від розкошу та надмірних задоволень [216, арк. 327, 369]. 
Аскетичні вимоги призначені суто для священнослужителів. Так, 
Антоній Радивиловський пише, що відмова від земних благ, «вте-
ча від світу», «умертвіння плоті» «тылко до стану людей совер-
шенныхъ належитъ» [216, арк. 374]. До «совершенныхъ» пропо-
відник зараховує святих та ченців. 

Сам же Антоній Радивиловський не ховався від «світу» за мо-
настирськими мурами, а брав активну участь у житті Церкви та 
суспільства. Будучи головним проповідником та намісником Киє-
во-Печерської лаври, а пізніше ігуменом Київського Микільсько-
го монастиря, він керував видавничою справою у Лаврі, піклував-



 

122 

ся про забезпечення бідних приходів книжками, виконував різно-
манітні доручення свого патрона Інокентія Ґізеля стосовно полі-
тичного та церковного життя України. З цього «послужного спис-
ку» стає зрозуміло, що життя Антонія Радивиловського включало 
значно більше «ролей», ніж ті, що передбачені споглядально-
аскетичним ідеалом, який він час від часу декларував у повчан-
нях. 

Звертаючись до обов’язків священнослужителя, проповідник 
пише, що той «маетъ быти строителемъ таинъ Б(о)жїихъ муд-
рымъ, на всѣ стороны опатрнымъ, так жїючи, абы з(ъ) него людъ 
посполитый моглъ мѣти приклад(ъ) доброго й стобливого жи-
тїя...» [216, арк. 522]. 

Священик має не тільки бути прикладом чеснот для вірян, але 
й активно допомагати їм досягати благочестя й виправлення жит-
тя, про що Антоній Радивиловський зауважує: 
 

«…нехайже на ч(о)л(о)в(ѣ)ка сповѣдаючогося в(ъ)кладаєтъ такую 
покуту, которую бы он моглъ понести, а того тяжару й самъ єму двигати 
нехай помагает(ъ)» [216, арк. 522]. 
 

Тобто, на думку київського казнодії, служитель Церкви має 
виразні соціальні функції, які пов’язані з моральним вихованням 
та духовною допомогою мирянам. Виконання цих функцій потре-
бує відповідної підготовки, що здобувається під час освіти. Тож 
розгляд освітньої проблематики є необхідною ланкою вивчення 
міркувань Антонія Радивиловського щодо стратегій поведінки 
християнина в соціумі. Саме визнання православними священно-
служителями того факту, що добра гуманісчтичної освіти та ра-
ціональні знання допомагають людині простувати стежкою спа-
сіння, а не зводять її на манівці, сигналізує про зміну моральної 
парадигми: ідеал аскетичного відлюдника-простака поступається 
ідеалу освіченого ченця, який уміє протистояти мирським споку-
сам, не ховаючись від них за монастирські мури. 

Освіта ставала сходинкою до активної участі в суспільному 
житті як Церкви, так і держави, відтак, кліриків до здобуття осві-
ти підштовхувала необхідність якісного виконання душпастир- 
ських обов’язків. Врешті, бути освіченим стає престижно. Укра- 
їнські мислителі неодноразово підкреслювали цінність та вищість 
освічених людей щодо «простаків» [324, c. 369-388]. Як зауважує 
Наталя Яковенко, здобуття освіти сприяло підвищенню особис- 
того престижу людини та виконанню патріотичного обов’язку 



 

123 

утвердження слави Вітчизни [319, c. 455]. А служіння «пером» 
уважалося одним зі способів реалізації себе в соціальному прос-
торі. 

Антоній Радивиловський отримав у Київській колегії ґрунтов-
ну гуманістичну латинську освіту та був типовим представником 
«нового духовенства», що використовувало свої знання на ко-
ристь Церкви. Як і належить продовжувачу справи Петра Моги-
ли, Радивиловський підносить мудрість та розум у ранг цноти 
та Божого дару. Проповідник зауважує з цього приводу, що Бог 
оздобив душу людини: «Вѣрою, Надѣею, Любовїю… прем(уд)-
ростїю, розумомъ и иншими многими цнотами» [217, c. 607]. 

Для українських барокових мислителів освіченість та мудрість 
не обов’язково є синонімами. Під мудрістю може розумітись не 
лише освіченість, але й уміння втілювати в життя істини христи-
янської віри [79, c. 265], що не конче передбачає здобуття освіти. 
Окремим є уявлення про «земну мудрість», що зазвичай тракту-
ється у негативному значенні, як спрямованість і «розторопність» 
розуму щодо набуття земних благ, як правило зі шкодою для ду-
ші [217, c. 1273-1274]. Втім, така «мудрість» («мудрствування») 
не має безпосереднього зв’язку з освіченістю. Всі три розуміння 
мудрості відобразились в спадщині Антонія Радивиловського. 

Освіченість, на думку Радивиловського, є щастям для людини, 
адже допомагає у досягненні життєвого успіху, а той, хто хоче 
бути щасливим, має дбати не тільки про тілесне, але й про освіту, 
аби був «на умыслѣ добре выцвиченый» [218, c. 514]. До того ж 
мудра (в значенні – освічена) людина здатна правильно хвалити 
Бога на відміну від «простаків», які не розуміються на істинах Ві-
ри [216, арк. 223 зв.]. Тож освіта, на думку Антонія Радивиловсь-
кого, є вагомою складовою християнського благочестя, оскільки 
допомагає осягнути вчення Христа. 

Метафори, почерпнуті з освітніх практик, проповідник встав-
ляє у повчання і навіть у євангельські оповідання. Так, риторично 
звертаючись до Апостолів, Антоній Радивиловський уподібнює 
Христа викладачу, а Апостолів – студентам, яким Господь читає 
лекцію: «Не плачте Апостолове, ато вашъ Майстеръ знову вам(ъ) 
читати зачинаетъ лекцїю…» [219, арк. 35]. 

Іноді у Радивиловського спостерігається тенденція до визнан-
ня вищості освічених людей над загалом. Освічені виділяються 
від інших своїм розумом, знаннями та навіть виглядом. Однак 
проповідник звертає увагу й на «небезпеки» освіченості. Так, ав-



 

124 

тор, визнаючи мудрість/освіченість цнотою та приводом до поша-
ни (поруч із шляхетністю, достатком та побожністю), закликає 
проявляти смирення й не впадати в гріх гордині [216, арк. 83 зв.]. 

Порівнюючи мудрість та простоту, Антоній Радивиловський 
визнає освіченість корисною, але пише про те, що для спасіння 
душі «простота» часто буває все-таки корисніша. Це обумовлене 
тим, що прості люди більш схильні довіряти повчанням священи-
ків, ніж люди освічені, адже 
 

«часто барзо й межи людми тоє звыкло бывати, же ч(о)л(о)в(ѣ)къ 
простый, неучоный, й свѣтовый, Б(о)зского меча й караня лякаєтся, Гды 
о тых рѣчах любъ в Ц(е)ркви от Казнодѣи з Катедры, любъ от с(вя)-
щенника з Амвоны слышитъ; а м(уд)рый й довтепный… нѣчого о том 
всемъ не дбаючи, згола бєз(ъ) жадного страху Б(о)жого жїетъ, себе в(ъ) 
всемъ поблажаетъ й угажаетъ що разъ болшимъ себе подаючи грѣхомъ» 
[217, c. 1101]. 
 

Відтак освіченість може приносити не тільки користь, але й 
шкоду, позаяк стає своєрідною спокусою для душі, часто призво-
дить до гордині та зневаги до ближніх. Антоній Радивиловський 
пише про те, що люди ставляться із презирством до «простаків», 
дорівнявши їх до «подлоурожоных» та жебраків: «…что правѣ 
той нендзникъ, той ч(о)л(о)вѣкъ подлоурожоный, м(уд)ростѣ й 
достатковъ немаючїй» [216, арк. 83 зв.].  

Водночас мудрість поруч з посадами та багатством є приводом 
для людської пихи, адже «якъ доступятъ, любъ м(уд)ростѣ якой, 
любъ го(д)ности, любъ богатствъ; ажъ... пышнейшими, поваж-
нєйшими, й до себе недоступными зостанутъ» [216, арк. 83 зв.]. 

Йоаникій Ґалятовський також нагадує, що надмірне покладан-
ня надії на власний розум, а не на Бога, є гріхом [38, c. 377]. 

Найвищою мудрістю, яка потрібна людині для спасіння, є іс-
тини християнства, які даються через віру: 
 

«Вѣра єсть то учител(ъ)ка Б(о)жественной Мудростѣ, бо умудряетъ 
людей о таемницахъ Б(о)зскихъ, превышшаючихъ всѣ мудростѣ мѣра 
сего» [216, арк. 316].  
 

А ця «небесна» мудрість якраз властива більшою мірою 
людям простим, ніж освіченим, адже «часто простый ч(о)л(о)-
вѣкъ з Писма несвѣдомый, далеко м(уд)рѣйшїй бывает(ъ) в Б(о)з-
ских рѣчах, анижели мудрый и в фѣлїозофїей беглый…» [217, 
c. 1101]. 
  



 

125 

Так буває через те, що «простаки» ставляться до релігійних 
повчань з повною довірою, без обдумування, сприймаючи їх від 
проповідника в готовому вигляді, і тому не схильні до впадіння в 
єресь. Таким чином, як пише Антоній Радивиловський, «просто-
та» (неосвіченість) та «християнська мудрість» (знання основ ві-
ри та вміння жити відповідно до них) для душі часом є корисні-
шими та вищими, ніж здобуті впродовж навчання раціональні 
знання. 

Подібно до цього Інокентій Ґізель, розбираючи гріхи «прос-
тих» та неписемних людей, пише, що для спасіння їм достатньо 
основ Віри, не згадуючи про необхідність іншої «науки»: 
 

«Простыи или невѣдущѣи Писанїя Согрѣшаю(тъ): Аще нетщат(ъ)ся 
увидѣти то, єже прислушаєт(ъ) къ сп(асе)нїю. Якоже вещей прислуша-
ющих(ъ) къ Вѣрѣ, яже суть въ Символѣ Ап(о)с(то)л(лс)ком(ъ): при- 
слушающих(ъ) къ Надѣждє, яже суть въ М(о)литвѣ Г(о)с(под)дней: й 
прислушающих(ъ) къ Любвѣ, яже суть в(ъ) Заповѣдехъ Г(оспо)днихъ й 
Ц(е)рковныхъ; Чесого подобае(тъ) блюстися? Якожє Грѣхов(ъ) Начал-
нѣйши(хъ) й иныхъ: й что подобае(тъ) прїймати? Якоже Тайны Ц(е)р-
ко(в)ныя» [64, c. 426]. 
 

Неосвічені люди мають дбати лише про здобуття знань з основ 
віровчення, адже їх цілком достатньо для спасіння. Водночас Іно-
кентій Ґізель бідкається через те, що рівень релігійної обізнаності 
пастви залишається доволі низьким [64, c. 426]. 

Такі міркування перегукуються з попередньою традицією, орі-
єнтованою на втечу від «світу» та християнську «безхитрісність». 
Яскравим виразником цих ідей на межі XVI-XVII ст. був Іван 
Вишенський, у якого «простота» набирає визначального сенсу як 
найкращий метод наслідувати Христа. «Споглядальне» осягнення 
істини протиставляється мислителем латинській освіченості [85, 
c. 341-358]. Вочевидь, проповідуючи «святу простоту», Антоній 
Радивиловський до певної міри виражав і ці ідеали, що продов-
жували декларуватися в чернечому середовищі та переплітались з 
новими вимогами освіченості та активного служіння. 

Поруч із зауваженнями про можливу «душевну» небезпеку 
«мудрості» в значенні освіченості, Антоній Радивиловський 
згадує «земну» мудрість як вміння здобувати матеріальні вигоди. 
Природно, що даний вид мудрості зазнає критики проповідника. 
Радивиловський пише, що шкодять своїй душі ті, хто служить 
земним речам, а не спасінню: 
  



 

126 

«которыи земная м(уд)рствуютъ, которыини о чемъ иншом(ъ) не-
мыслятъ, тылко, албо о збогаченюся, албо о доступленю честей; кото-
рыи надто любят(ъ) достаток(ъ) земный, й славу мїра сего; которыхъ 
житїє на земли єстъ, а не на Небѣ» [217, c. 1273-1274]. 
 

Отже, знання та розум шкодять тим людям, які використову-
ють їх на гріховні речі. Однак, за логікою Радивиловського, лю-
дям побожним та смиренним, що використовують свої знання на 
благо Церкви й суспільства, а не лише для власного збагачення та 
кар’єри, раціонально здобута «мудрість» не шкодить, а навпаки 
приносить користь. Тож здобуття освіти визнається проповідни-
ком доброю справою. 

Обов’язком батьків є дати освіту своїм дітям та всіляко заохо-
чувати їх до навчання. Так, Антоній Радивиловський описує різ-
номанітні «поваби», якими батьки винагороджують дітей за на-
вчання, «абы чрєз(ъ) тое самое охочыми их(ъ) учинили до науки» 
[216, арк. 285]. Про те саме пише Інокентій Ґізель: розповідаючи 
про гріхи батьків та дітей, він зауважує, що батьки зобов’язані да-
ти дітям освіту та всіляко сприяти їх залученню до навчання і 
праці [64, c. 393-394]. 

Антоній Радивиловський зауважує, що справжній учитель має 
давати позитивний приклад для учнів: «Науку свою на добрыхъ 
своих(ъ) учинкахъ маетъ фундувати» [217, c. 1509-1510]. Якщо 
наставник хоче, щоб його наука мала добрий результат та спону-
кала до моральності, він сам має бути взірцем цнот та наслідува-
ти Христа [217, c. 1511]. 

За Йоаникієм Ґалятовським, вчителі відповідають перед Богом 
за своїх учнів [39, c. 205] і тому мають сумлінно виконувати свої 
обов’язки та бути взірцем для них. Усе це збігається із загально-
прийнятою на той час гуманістичною програмою «освіченого 
благочестя», у якій головною вимогою навчального процесу було 
виховання не просто освіченої людини, а, насамперед, «доброго 
християнина», з усім притаманним йому набором моральних чес-
нот [319, c. 293]. 

В Інокентія Ґізеля окремо виписано гріхи письменних людей. 
Вчителі грішать, коли погано вчать, є некомпетентними, чим 
шкодять учням, коли наживаються на них, коли не стають для 
учнів добрим прикладом у житті, коли ставляться до них надто 
строго або надмір поблажливо [79, c. 271]: 
  



 

127 

«Учащїи писанія юныхъ, согрѣшаютъ: Аще не прилѣжными суть, й 
неистынными въ Ученїи, не токмо Писмени, но й Вѣри й Добродѣтелей. 
Наводяще чрезъ то велїю тщету Учащим(ъ)ся, или Иждивающимъ на 
нихъ. // Аще не подають учащимъся добрагои изъ себе образа, но паче 
соблазнъ. Аще казнять ихъ люте, а не точїю яко же должни, съ кро-
тостїю о(т)ческу. Аще же й зѣло имъ сънисходятъ, съ явственною 
обидою кому или й тщетою» [64, c. 425-426]. 
 

Щодо учнівської молоді, її гріхів та обов’язків, Антоній Ради-
виловський пише про те, що молодь схильна до нехтування нау-
ками заради лінощів і «нечистого гріха», та усіляко застерігає від 
цього батьків та дітей: 
 

«…для любви нечистой, ч(о)л(о)вѣкъ звыклъ й Мудростїю й Крѣпос-
тїю погоржати, звыклъ оставовати й Науки вызволеные, й забавы Ры-
церскїе» [216, арк. 316]. 
 

Молодість, на думку проповідника, є станом, сповненим ду-
шевних загроз [218, c. 698]. Радивиловський засуджує тих, хто: «з 
младєнцєвъ… заправуєт до игръ, до пєщотъ… Кто в вѣку моло-
дом удається до роскошєй сєго свѣта», та хвалить тих, хто від мо-
лодості уникає спокус та має страх Божий [218, c. 698]. 

Особливо небезпечним для молоді є погане товариство, яке 
штовхає до погибелі душі [218, c. 699]. Ґалятовський з цього при-
воду пише, що «кто дотикається товари(ст)ва злого, з(ъ) людми 
злыми товариство мѣєтъ, такїй й самъ злый зостанетъ» [38, 
c. 378]. 

Антоній Радивиловський закликає молодь, «наслідуючи Хрис-
та Спасителя» та святих (зокрема, Святого Миколая), призвичаю-
ватись не до лінощів та розваг, а до науки та благочестя: 
 

«…з(ъ) мл(аде)нце(въ) ты(хъ) лѣт(ъ) заправует(ъ)... до науки… до 
терпливости, й до иншихъ цнотъ…» [218, c. 698-699]. 
 

За Інокентієм Ґізелем, учні грішать, коли не мають «зачала 
прємудрости страха Божия», не поважають своїх вчителів та не 
слухають їх, «коли ліниво учаться, непристойно поводяться, а 
кошти, призначені на їхнє утримання, витрачають на непотребні 
речі, коли знаються з поганим товариством і впадають у плотсь-
кий гріх, або коли читають заборонені, сороміцькі чи й супротив-
ні вірі книжки» [79, c. 271]. Йоаникій Ґалятовський також згадує 
про необхідність пильно вибирати книжки для читання та про 
гріховність читання «книгъ геретицкихъ заказаныхъ, будучи самъ 



 

128 

в(ъ) науцѣ недосконалый й не утверженый» [38, c. 376]. До реєст-
ру проступків, притаманних «синам» та загалом «молодим лю-
дям», Інокентій Ґізель зараховує лінощі та ухиляння від отриман-
ня освіти: 
 

«…аще любятъ празность, уч(е)нїю не прилежатъ, иждивенїе, время 
и лѣта младыи всуе и(з)нуряютъ» [64, c. 398]. 
 

Тож можна зробити висновок, що освіта визнається Антонієм 
Радивиловським та іншими українськими церковними мислителя-
ми XVII ст. корисною для людини або, навпаки, шкідливою для її 
спасіння, не сама по собі, а залежно від того, як буде застосовано 
здобуті знання: на благо чи на злі речі. Піднесення мудрості та 
освіченості до рангу чеснот поєднується з закликами до дотриму-
вання християнської «благочестивої простоти». 

З огляду на вищенаписане виникає справедливе питання про 
природу та мотиви такого, хоч і не завжди виразного, «пропагу-
вання» християнського ескейпізму та «святої» простоти, актуаль-
ність яких, здавалося б, спростовувалась як самим життям, так і 
низкою висловлювань проповідника. 

Подібні колізії також можна спостерігати, розглядаючи вчення 
та життя інших українських мислителів цієї епохи. Як слушно 
зауважує Л. Довга, на їх прикладі «ми бачимо, як у діях (а може і 
в умах) тогочасної української інтелектуальної еліти (а це пере-
важно представники православного кліру) комфортно співіснува-
ли здатність діяти за принципом “vita aсtiva”, а проповідувати 
принцип “vita contemliativa”» [85]. 

З огляду на це подібні висловлювання, залежно від ситуації та 
контексту звучання, можна трактувати як формальні риторичні 
фігури, данину традиції, або й внутрішні переживання автора 
проповідей, адже не слід забувати про те, що Радивиловський за-
лишався перш за все духовною особою. 

Остаточну відповідь на питання про призначення аскетичних 
(зокрема й ісихастських) мотивів у текстах Антонія Радивиловсь-
кого може дати характер проповідей, у яких присутні згадані тен-
денції. Як уже згадувалось, у творах, звернених безпосередньо до 
пастви та братії, що мали за головну мету подати моральне пов-
чання, виразні елементи радикальної аскези фактично відсутні. 
Проте у «Словах», що мали на меті, перш за все, прославити пе-
черських святих (хоч їх роль як прикладу до наслідування теж не 
слід відкидати), а також в «Общих» Словах, що не були виголо-



 

129 

шені й імовірніше подають загальний образ чернечих чеснот, ніж 
повчання, ці мотиви є доволі виразними. Це дозволяє трактувати 
радикально-аскетичні тенденції, присутні в окремих проповідях 
Радивиловського, більше як данину традиції, ніж керівництво до 
дії. 

Стосовно ж цінності освіти та важливості для християнина до-
тримуватися активної позиції, то Антоній Радивиловський самим 
своїм життям довів це положення, поставивши здобуті в Київсь-
кій колегії знання на службу Церкві. 

Аскетичний спосіб життя в текстах проповідника проголошу-
ється чернечою цнотою та не розповсюджується на мирян (для 
них достатньо «стриманого» способу життя). Натомість освіче-
ність уважається проповідником чеснотою, що може бути власти-
ва різним станам. Однак для духовних осіб, як пастирів, вона ба-
жаніша, ніж для світських, що назагал можуть обійтися й без ос-
віти. 

Отже, в текстах Антонія Радивиловського віддзеркалюється 
процес переходу церковних інтелектуалів від стратегії «втечі з 
гріховного світу» до його «рехристиянізації» (поновлення хрис-
тиянського благочестя) через активне служіння інтересам Церкви 
в миру. Наступним кроком буде розгляд уявлень Антонія Радиви-
ловського про належний порядок в християнському суспільстві. 
 

3.2. СУСПІЛЬНІ СТОСУНКИ: ГОСПОДАРІ ТА СЛУГИ 
 

Кожна епоха виробляє власні взірці та стратегії поведінки лю-
дини в суспільстві, і доба бароко не є винятком. У цей час україн-
ські мислителі розробляють та пропагують морально-етичний 
ідеал доброго християнина і громадянина, який більшою чи мен-
шою мірою корелювався з реальними взірцями поведінки, що та-
кож ґрунтувалися на уявленнях про чесноти [322, c. 47-92]. 

Антоній Радивиловський торкається майже всіх аспектів хрис-
тиянського морального вчення. Для моральних приписів, уміще-
них у його проповідях, характерною є детальна розробка правил 
поведінки християнина в різних життєвих ситуаціях, а також уяв-
лень про належні взаємини різних суспільних станів, їхні права та 
обов’язки стосовно одне одного. 

У дусі свого часу суспільне буття Антоній Радивиловський 
уявляв, як ієрархічно побудований організм, в якому кожен стан 
відіграє свою роль. Відповідно, «знати своє місце» в суспільній 



 

130 

ієрархії та добре виконувати свої обов’язки вважалось проповід-
ником умовою щастя: 
 

«Щасливы(й) той, который часто са(мъ) себе хотячи по(з)нати что за 
є(сть)?... й на тое свое пытане сам себѣ о(т)повѣдае(тъ), якого стану й 
звання єст(ь), й в(ъ) своей повинностися почувает(ъ), яко то, Єсли эстъ 
Преложены(мъ), маетъся почувати, ижъ повиненъ своимъ по(д)руч-
нымъ, въ всемъ себе подавати образъ добры(хъ) дѣлъ... // …Єсли кто 
єсть ч(о)л(о)вѣкъ Шляхетной якой Породы, тож повиненъ не такъ з(ъ) 
Уроженя свего шляхетного, якъ з(ъ) цноты хвалитися, вѣдаючи же шля-
хетность єстъ самая цнота. Єсли кто єсть Судїя, нехай же памятаетъ на 
тое, абыся на судѣ  неуводилъ подарками… справе(д)ливе судилъ…» 
[216, арк. 522-522 зв.]. 
 

В іншому місці проповідник закликає до належнеого виконан-
ня станових обов’язків духовними та світськими можновладця- 
ми, які мають бути взірцем для наслідування у виконанні добрих 
справ, піклуватись про загальне благо, забезпечувати злагоду, 
спокій та порядок [217, c. 1404-1405]. 

Рекомендації Антонія Радивиловського, що стосуються засад 
суспільного життя, набувають морально-етичного характеру, а 
образ благочестивого мирянина вибудовується на виразно стано-
вих, ієрархічно диференційованих засадах. 

То як же він уявляє собі взаємодію між різними соціальними 
верствами в ідеальному християнському суспільстві? Комплексне 
дослідження поглядів ранньомодерних українських мислителів 
на суспільну ієрархію та християнські обов’язки кожного стану – 
завдання, що виходить далеко за межі обсягу цього дослідження. 
Тому тут обмежусь розглядом лише одного, але вельми показово-
го фрагменту тогочасних суспільних взаємин, а саме – стосунків 
між господарем та слугами, у якому, як було показано в поперед-
ніх розвідках, ніби в дзеркалі, відбивається вся повнота ієрархіч-
ності соціальних взірців епохи. 

Слід наголосити, що мова йтиме здебільшого не про слуг-клі-
єнтів, які зазвичай служили своїм патронам на «інтелектуально-
му» поприщі, отримуючи взамін їхню прихильність, опіку та ма-
теріальні винагороди, а про так звану «челядь» – людей, які вели 
домашнє господарство та працювали у полі за харчування, одяг 
чи грошову плату. 

Челяддю в той час називали найманих, формально вільних, 
слуг, на відміну від давньоруських текстів, де так іменували ра-
бів-невільників, проте ця «свобода» челядника XVII ст. була до-



 

131 

сить умовною, оскільки, покидаючи господаря, він мав одразу 
знайти нового, інакше автоматично починав вважатися одним з 
волоцюг, отже, опинявся поза суспільством та поза законом з усі-
ма неприємними наслідками. Ці слуги складали численний про-
шарок тогочасного населення, який поповнювався внаслідок де-
мографічних підйомів або будь-яких суспільних негараздів, що 
тягли за собою збільшення кількості убогих та знедолених. За-
лежність від господаря, згода стати слугою були для цих людей, 
за висловом Фернана Броделя, одним із засобів «вийти з пекла» 
[25, c. 518-519]. Слугами могли володіти не лише багатії та знать, 
але й сім’ї з відносно невеликим достатком, а наймитів-батраків 
мали навіть селяни [25, c. 518-519]. 

Від слуг Антоній Радивиловський вимагає, аби ті були не 
лінивими, старанними, «щирыми, вѣрными, зычливыми» [216, 
арк. 185] тощо. Головними критеріями доброго слуги є вірність, 
«заслуженість» (давність служби) та покірність. Натомість госпо-
дар мусить любити та піклуватися про «челядку добрую верную 
й во всемъ жичливую» [216, арк. 128], «слугу вѣрне й давно тебе 
служачого» [217, c. 380], «которыйся состарилъ на услузѣ любъ 
о(т)ца твоего, любъ тебе самаго» [216, арк. 129 зв.]. А от нещи-
рих, зрадливих та ледачих слуг («ленивая й выкрочная челядка») 
проповідник гостро засуджує, порівнюючи їх із вовками [217, 
c. 30]. 

Покірність була однією з найважливіших характеристик ба- 
жаного ставлення слуги до господаря та взагалі нижчого до ви-
щого у тогочасній суспільній ієрархії. Як пише Фернан Бродель: 
«Скрізь король, держава, ієрархізоване суспільство вимагали по-
слуху» [25, c. 519]. Покора трактувалася як одна з найвищих чес-
нот, – так, Антоній Радивиловський називає її фундаментом усіх 
цнот [216, арк. 396]. Покірність «старшим» означає покірність 
Богу – «послушенство, которое старшимъ бываетъ выконаное, 
Б(о)гу ся выконываетъ» [218, c. 1127]. Покора є Христовою чес-
нотою, оскільки сам Спаситель власним прикладом навчав людей 
покори – «з себе самого научил(ъ) покоры» [216, арк. 485 зв.]. 
Образи Іоана Хрестителя [216, арк. 521] та інших святих також 
використовується проповідником як зразок покори. 

Йоаникій Ґалятовський називає «послушенство старшому сво-
єму» однією з трьох євангельських чеснот, поруч з добровільною 
убогістю та чистотою [38, c. 385]. Непослух старшим є тяжким 
гріхом та лихом, позаяк не тільки губить душу, а й підриває вста-



 

132 

новлений Богом суспільний лад, і прирівнюється Антонієм Ради-
виловським до непослуху Богу: «…непослушенство, котороея 
старшимъ выражаетъ, Б(о)гу ся выражает(ъ)» [218, c. 1127]. По-
дібним чином бунти та непослух проти пана, на думку Йоаникія 
Ґалятовського, є гріхом «меншихъ людей противъ преложоныхъ» 
[38, c. 380]. За Інокентієм Ґізелем, челядь також має бути слухня-
ною та покірною господарям [81, c. 243]. Також, на думку Анто-
нія Радивиловського, слузі належить бути тихим у присутності 
господаря [218, c. 1046] і, коли той карає, не перечити йому, а 
смиренно просити прощення [216, арк. 134 зв.]. 

Чи не найголовнішою характеристикою доброго слуги є вір-
ність хазяїну. Зрада трактувалася як один з найгірших вчинків та 
тяжкий гріх, прояв невдячності. На думку Йоаникія Ґалятовсько-
го, зрада слугами свого пана є тяжким гріхом [38, c. 380]. Антоній 
Радивиловський з цього приводу пише, що є чимало таких слуг, 
що живуть на утриманні пана з його «добр», проте мало вірних, 
адже «жебы имъ вѣрне й зычливе служили, таких(ъ) немного» 
[216, арк. 185]. Проповідник засуджує лицемірів, що догоджають 
своєму панові, коли користуються його опікою, але у скрутні ча-
си, коли володарю необхідна їхня підтримка, кидають свого доб-
родія: 
 

«…болшъ таких обрѣтается. что по(д)часъ нещастя й припадку 
о(т)ца своего, добродѣя, й патрона, до овыхъ ся дїаволски(хъ) злы(мъ) 
намѣренїем(ъ), удают(ъ) сло(въ): Что на(мъ) й тебѣ? Ты самъ єдинъ бѣ-
ду терпи, ты сам єдин(ъ) злое о(т)бывай» [216, арк. 136 зв.]. 
 

Втім, вимога лагідності, покірності та смиренності стосується 
не тільки підлеглих, але і їх володарів. Слід зауважити, що зага-
лом обов’язки господарів щодо слуг у творах Антонія Радивилов-
ського прописано значно детальніше, ніж слуг до господарів, та й 
перелік цих зобов’язань відчутно ширший. 

У стосунках з підопічними хазяїн має взоруватися на Христа й 
наслідувати Його смиренність та ласкавість навіть тоді, коли слу-
ги чимось провинилися: 
 

«…з Х(рист)а Сп(а)с(и)теля дали образъ тымъ которїи в дому своему 
владѣютъ челядкою, яко то господаремъ й господинямъ, жебы, єсли 
суть срокгими, запалчивыми, й фурѣй полными яко лвы; не лвей ку 
нимъ срокгости… за малый выступок уживали; але Агнчей кротости й 
ласкавости, яко Х(ристо)с(ъ) противко нас(ъ) себѣ выкрочныхъ ужилъ, 
й теперъ завше уживаєтъ… бо кротость й ласкавость Агнчая в Госпо-



 

133 

дарє албо господынѣ рыхлей порушитъ челядку до боязни Б(о)жей й 
дѣлъ добрыхъ, нѣжили срокгость й фурѣя лвая» [217, c. 29]. 
 

Найважливіша ж вимога до господаря полягає в тому, що він 
має бути добрим прикладом для слуг, взірцем для наслідування, 
адже останні переймають його звичаї – як добрі, так і погані: 
«…при якомъ кто зостаєтъ Г(оспо)дину, того ся й обычаевъ наби-
раетъ» [216, арк. 121]. Господар має для менших «въ всем зъ се- 
бе подавати образъ добрыхъ дѣлъ, словомъ, житїемъ, любовїю, 
д(у)хом(ъ), вѣрою, чистотою» [216, арк. 522]. 

Погані господарі самі псують своєю поведінкою челядь: 
 

«Гды сами Господари на всѣ нецноты роспустятся, й о(т)толь тое по-
ходит(ъ), же якѣй Господаръ, таковая й Челя(д)ка; єсли Г(оспо)даръ 
єстъ зараженъ якою грѣхо(в)ною проказою, тоею(жъ) проказою зара- 
жается й Челя(д)ка; єсли Господаръ будет(ъ) Пяница, Обжи(р)ца, Вше-
те(ч)никъ, Кривоприся(ж)ца, Драпѣжца; то певне й Домовыи єго таки-
ми(жъ) при немъ жїючи зостану(тъ)» [216, арк. 357 зв.]. 
 

Натомість добрі господарі своїм прикладом мотивують слуг 
до праведного життя та вберігають від «гріховної прокази», про 
що проповідник пише: 
 

«Гды Господаръ до всѣхъ цнотъ будетъ добрымъ прикладом(ъ)… 
слугамъ своимъ, гды их(ъ) будет(ъ) в(ъ) добромъ цвѣченю ховати; не-
подобная рѣчъ, абы такая проказа на нихъ пасти мѣла» [216, арк. 358]. 
 

Закликаючи господарів не бути надто суворими зі слугами, 
Антоній Радивиловський все ж таки говорить про необхідність 
карати їх за проступки заради підтримки порядку, оскільки без-
карність породжує безлад: 
 

«Злая заисте рѣчъ єстъ мѣти такого Пана, который нѣкому ничого 
непозволяетъ, ани перебачаетъ; але горшая далеко єстъ жити под(ъ) та-
ким(ъ) Паном(ъ), що всего допущает(ъ); где албовѣмъ немашъ злому й 
выкрочному караня, тамъ й страху Б(о)ж(о)го а ни встыду немашъ» 
[216, арк. 53 зв.]. 
 

Обов’язком господаря є навчати слуг доброму життю та кара-
ти за гріховні вчинки, оскільки цим він здобуває для них Царство 
Небесне, а через недбалість господаря слуги гинуть, бо «гріховна 
проказа» падає на них насамперед з причини «недбальства Госпо-
дарского» [216, арк. 357-357 зв.]. Відповідно, карати слуг є доб-
рою справою, бо через покарання господар сприяє спасінню душі 
слуги: 



 

134 

«бо кто в(ъ) дому за кождый выступокъ… челядку, непоблажаючи 
имъ строфуетъ, научаетъ, й караетъ ихъ; таковый чре(зъ) строфоване, 
научене, й каране, // животъ вѣчный имъ позыскуетъ» [216, арк. 357-
357 зв.]. 
 

Йоаникій Ґалятовський з цього приводу пише, що усі «вищі» 
повинні «пилно старатися о сп(а)с(є)нїє людей менших, котри(х) 
по(д) владзою своєю мают(ъ)» [38, c. 381]. На думку Інокентія 
Ґізеля, господар так само «зобов’язаний дбати, аби слуги знали, 
що належать до віри й обов’язку християнського, тобто жили чес-
но, молилися. причащалися, святкували святі дні, дотримувалися 
постів» тощо, а також карати їх за гріховну поведінку [81, c. 243]. 

Таким чином, на господаря покладається відповідальність не 
лише за земне благополуччя підопічних, але й за їхню мораль-
ність, а отже, спасіння. Так, Йоаникій Ґалятовський пише, що в 
останній день вищі будуть відповідати перед Богом за своїх під-
леглих, зокрема й «панове будуть о(т)повѣдати Б(о)гу за слу(г) и 
за по(д)даных своихъ» [38, c. 381]. 

Проповідуючи людяне ставлення до слуг, Антоній Радивилов-
ський пише: 
 

«Кождый Господаръ, єсли єму далъ Г(оспо)дь Б(о)гъ, челядку доб-
рую вѣрную й во всемъ жичливую, повиненъ любити оную якъ д(у)шу 
свою, й ничим(ъ) єи не озлобляти… коли з роботы дневной прийдетъ, 
повиненъ накормити й певноє время по праци на о(т)почнен(ъ)е єй поз-
волити» [216, арк. 128]. 
 

Господар є батьком для слуг і тому повинен їх любити та пік-
луватися про них, як про рідних дітей. Радивиловський наголо-
шує, що «кождый Господаръ й господыня пови(н)ни мѣти отцев-
скую любовъ ку своей челядци» [216, арк. 358], при цьому він за-
кликає господаря «такое стара(н)е мѣти (щодо слуги – В.С.), якое 
о сыне своем(ъ) й дщерѣ мѣлъ бы...» [216, арк. 128]. 

Піклуватися потрібно не лише про здорового слугу, але й коли 
той захворіє: «Любо о кождомь челя(д)нику гды захорѣетъ, пови-
нень Господарь добрый и Б(о)га ся боячий мѣти пылное старане» 
[216, арк. 128 зв.]. Проповідник засуджує тих невдячних господа-
рів, що відмовляються піклуватися про підлеглих, котрі захворіли 
та не можуть працювати, називаючи їх «гіршими від невірних»: 
 

«Который Г(ос)п(о)дар(ъ), на той часъ ты(л)ко челядку свою лю-
би(тъ), й о ней промы(ш)ляе(тъ) гды єму ведлуг(ъ) воли єго услугує(тъ); 
а кгды захорѣетъ, на той час уже за непо(т)ребную себѣ оную почи-



 

135 

таетъ, й жадного о ней стараня немает(ъ); а что горшая, й з дому своего 
до шпиталя, албо на улицу выправует(ъ); таковый горшы(мъ) стается 
над(ъ) невѣрного» [216, арк. 128]. 
 

Радивиловський повчає, що господар повинен клопотатися не 
тільки про молодого працездатного челядника, але й про слугу 
похилого віку, який постарів на його службі та вже не може пра-
цювати [217, арк. 377]. Інокентій Ґізель також наголошує, що гос-
подарі грішать, коли не годують й не лікують хворих чи старих 
слуг [81, c. 243]. 

Порушуючи питання про те, чому слід милосердно ставити- 
ся до слуг та що може спонукати господаря до такого ставлен- 
ня, Антоній Радивиловський звертає увагу, що челядник, як лю-
дина, за родовою ознакою є «кровним братом» господаря, адже 
«так же ч(о)л(о)вѣкь якь и онь, же єсть брать єго, єсть кровь єди-
на, єсть єдино тѣло» [217, c. 154]. При цьому, редагуючи текст 
рукописного «Вінця…», проповідник у друкованому «Вінці» ро-
бить акцент вже не на кровному спорідненні господаря із слугою, 
а на їхньому братерстві як християн, тобто за релігійною озна-
кою: «так же ч(о)л(о)в(ѣ)кь якь и онь, же єсть, яко хр(ис)тїанинъ, 
братъ єго» [216, арк. 129 зв.], що більш відповідало тогочасній 
суспільній доктрині, за якою челядник не міг вважатися братом 
пана, окрім як «во Христі». 

Також господаря може спонукати до милосердного ставлення 
до підопічного й те, що слуга за промислом вищих сил перебуває 
під опікою господаря, відтак господар несе відповідальність за 
нього перед Богом. Подібні взаємини з двосторонніми обов’язка-
ми «служіння – опіки» між слугою та господарем є характерни-
ми для середньовічного суспільства. Таким чином, володар у сто-
сунках із підлеглим повинен враховувати, що той «єстъ єдной с 
ним(ъ) натуры, же єстъ братомъєго, а потомъ же єстъ й слугою 
єго» [216, арк. 132 зв.], що з необхідністю буде спонукати до лю-
дяного відношення щодо челядника. 

Проте, незважаючи на заклики піклуватися про слуг як про 
своїх «дітей» або про себе, Антоній Радивиловський все ж таки 
уточнює, що його слова не слід розуміти буквально, а підопічним 
достатньо простого задоволення нагальних потреб і не слід їх ста-
вити в рівні умови з паном: 
 

«…маешъ ты в хоробѣ своей ложко мяко усланое, маешъ избу спо-
койную; нехай же мѣетъ в хоробѣ своей ложко…мяко усланое, й челяд-
ник твой; нехай не лежит(ъ) на голой соломѣ, нехай мѣет(ъ) издебку 



 

136 

спокойную, хочай нетакъ выгодную яко ты, принамнѣй нехай не лежитъ 
в(ъ) стайнѣ, нехай не лежитъ, на зѣмнє, на вѣтру... маешъ ты вы-
мыслные потравы, й коштовные трунки в(ъ) хоробѣ своей; нехай же 
мѣет й слуга твой, хочай не такъ коштовные ани такъ вымыслные, при-
намнѣй потребные в хоробѣ посиляючїе. маешъ ты коштовные лѣкар-
ства, нехай маєтъ й слуга твой принамнѣй посполитые» [216, арк. 129 
зв.]. 
 

До смертних гріхів, властивих «господарям», Антоній Радиви-
ловський також відносить переманювання до себе чужих слуг. 
Такий негідний вчинок, на думку проповідника, є одним з різно-
видів «Лакомства»: 
 

«Грѣшат(ъ) смертне й тыи, которыи слугъ ближняго своего до себе, 
любъ чрез обецоване болшей платы, любъ чрез(ъ) якѣй иншїй способъ 
перевабляют(ъ)» [216, арк. 371]. 
 

Як бачимо, тут слуга вважається «власністю» господаря, яку 
не можна відбирати. 

Тяжким гріхом для володаря також є невиплата або затримка 
заробітної плати слугам та найманим працівникам, проповідник 
пише, що: 
 

«грѣхъ, задержане платы наємника, албо дневного работника, й 
укрывжене в(ъ) оной, гды кто меншъ платить челяднику й роботнику 
своему нижли з(ъ) нимъ постановилъ» [217, c. 1049]. 
 

Цей гріх розцінюється Антонієм Радивиловським, як і іншими 
українськими церковними мислителями, як один з найтяжчих, «о 
помсту до Б(о)га волаючихъ» [217, c. 1049]. Господар зобов’я- 
заний не обманювати свою челядь, адже «повинень єй заплату 
умовленую отдати» [216, арк. 128]. Йоаникій Ґалятовський також 
уважає «задєржан(ь)є заплати слугамъ, наємникомъ и роботни-
ком(ъ)» тяжким гріхом [38, c. 377]. Інокентій Ґізель прирівнює 
Божу кару за «удєржанїє мзды наемниковъ, или обидѣнїє ихъ, 
сієст(ъ) нєдоданїє мзды, или лестными пѣнязями (фальшивими 
грішми – В.С.) даянїє» до кари за вбивство [64, c. 341-342]. 

Гріхом є утискати та озлобляти «менших», зокрема і слуг та 
підданих. Так, Бог тяжко карає панів, які змушують слуг та підда-
них працювати «понаднормово» й не годують їх при важкій робо-
ті: 
 

«Єсли якой панъ, албо урядникъ на роботѣ утискуетъ тяжкою й нез-
носною роботою подданыхъ своих(ъ). яко то оранем щодненнымъ, жат-



 

137 

вою, косбою, молотбою незвычайною, а до того при так(ъ) тяжкой що 
дневной роботѣ, й покарму имъ ведлугъ потребы недаетъ… За що 
Б(о)гъ таковыхъ пановъ караетъ дочасною й вѣчною смертїю» [217, 
c. 1049]. 
 

Інокентій Ґізель та Йоаникій Ґалятовський також уважають 
озлоблення та утиски нижчих за соціальним статусом людей тяж-
ким гріхом «…о помсту до Б(о)га волаючимъ» [64, c. 340; 38, 
c. 377]. 

Таким чином, з усього вищезгаданого можна зробити висно-
вок, що головними принципами у стосунках господаря та слуги є 
взаємність та відповідальність: господар має забезпечити слузі 
своє піклування та опіку, а також людяно ставитись до нього, 
слуга, зі свого боку, має вірно, старанно та покірно служити своє-
му пану. При цьому на господаря покладається відповідальність 
не лише за земне благополуччя підопічного, але й за його спасін-
ня, у чому значну роль відіграє особистий приклад праведного 
життя хазяїна та контроль за поведінкою челядника. 

Отже, на прикладі взаємин цих двох соціальних станів мож- 
на окреслити основні принципи організації суспільства з погляду 
Антонія Радивиловського. Ці принципи в цілому повторюють 
традиційні судження церковних мислителів про християнську 
громаду як про ієрархічну спільноту, що керується нормами релі-
гійної моралі. 
 

3.3. МОРАЛЬНО-ЕТИЧНИЙ ОБРАЗ 
ХРИСТИЯНСЬКОГО ВОЇНА 

 

Однією з важливих морально-етичних проблем епохи бароко 
є військова тематика, що охоплює питання війни (справедливої/ 
несправедливої)14 та миру (як суспільного блага), образ «хрис- 
тиянського» рицаря, що втілює у собі «належний» ідеал мораль-
ної поведінки воїна, та проблеми проявів негативної девіантної 
поведінки серед військового стану, а також інші взаємопов’яза- 
ні питання. Окрім релігійно-філософських уявлень про названі 
проблеми, на формування морально-етичного вчення українських 
                                                             
14 Проблема справедливої та несправедливої війни у спадщині україн- 
ських церковних мислителів досить детально досліджена Ларисою 
Довгою. Див.: Довга Л.М. Система цінностей в українській культурі 
XVII століття / Л.М. Довга. Київ–Львів: Свічадо, 2012. С. 272-279. 



 

138 

мислителів XVII століття впливали також політико-правові вчен-
ня, суспільно-політичні обставини, буденно-світоглядні уявлення 
тогочасного суспільства та інші фактори. 

Для цього дослідження розгляд морально-етичного образу вої-
на є досить важливим, адже «християнський лицар» є еталоном 
служіння Батьківщині, а для українського суспільства XVII сто-
ліття військові верстви шляхти та козаків є ще й провідними со- 
ціальними станами. Отже, без дослідження зазначеної проблеми 
огляд соціальної доктрини, вміщеної в проповідях Антонія Ради-
виловського, не був би репрезентативним. 

XVII століття стало для Європи епохою майже безперервних 
війн, що потягли за собою різке збільшення чисельності армій та 
намагання їх модернізувати [337, c. 49]. Перетворення, виклика- 
ні «державною волею», мали на меті раціоналізувати військову 
справу та впорядкувати військо в єдину цілковито підконтрольну 
систему (що було частиною загального процесу становлення мо-
дерної державної влади). Подібні перетворення були характерні й 
для українського війська, що було пов’язано зі спробами гетьман-
ської влади замінити «свавільне» козацьке військо регулярними 
підрозділами [246, c. 101-116]. 

Наслідком активізації військових конфліктів стало посилення 
мілітаризації життя, яке, за влучним висловом Томаса Гоббса, у 
той період було «непевним, тяжким та коротким» [337, c. 77]. За-
цікавлення мілітарними проблемами лишило слід і в культурі 
XVII ст., що проявилося, зокрема, у тому, що військова тематика 
стає вельми популярною у тогочасному письменстві. 

Зазначені процеси зачепили також і Річ Посполиту та україн-
ські землі, де відбувалися бурхливі соціально-політичні потрясін-
ня й радикальні зміни в усіх сферах життя. В Україні на перший 
план суспільно-політичного буття висувається козацтво як війсь-
ковий стан, що значно розширився в період козацької революції, 
поглинувши значну частину інших верств населення: селян, мі-
щан та старої політичної еліти – шляхти. Це досить яскраво від-
билось в духовній культурі доби. Як зауважує Сергій Кримський, 
«…дух епохи Української козацької держави призводив до того, 
що притаманна бароко трагічність світосприйняття в контексті 
української культури витісняється на маргінес, а переднє місце 
починає займати героїко-патріотична тема» [138, c. 81]. 

Дух оновлення, що його плекала Церква, синтезуючи серед-
ньовічні та ренесансні уявлення про людину і її земне життя, ви-



 

139 

магав освіження побожності і уявлень про норми щоденної пове-
дінки та обов’язки всіх станів суспільства, зокрема і воїнів [337, 
c. 162]. В уявленні про ідеальний образ воїна, що створювався 
мислителями епохи, поєднувалися загальноприйняті «рицарські» 
зразки поведінки з християнською побожністю, взірцем для якої 
служили «житія святих» та сам Ісус Христос. Уплітаються у цю 
канву і певні нові ідейні елементи, що були продиктовані куль- 
турними та соціально-політичними змінами, пов’язаними із фор-
муванням власної держави – Гетьманату. 

До питання про те, як українські письменники та богослови 
доби бароко змальовували благочестивого християнського воїна, 
уже зверталася низка сучасних дослідників, зокрема Лариса Дов-
га [79], Сергій Плохій [209], Наталя Яковенко [319] тощо. Проте 
на матеріалі проповідей Антонія Радивиловського цю проблему 
поки що досліджено недостатньо. 

Часте звернення Антонія Радивиловського до військової тема-
тики є відображенням буремних воєнних подій, що відбувались в 
Україні впродовж середини – другої половини XVII століття. 

Досить детальну увагу Радивиловський приділив набору мо-
ральних чеснот, якими має володіти представник військового ста-
ну, аби бути гідним називатися християнським воїном. 

Любов до Вітчизни вважається Антонієм Радивиловським од-
нією з найвищих чеснот вояка: 
 

«Презацное Хр(ис)тїанскоє воинство, двѣ речи найбарзѣй васъ пору-
шити, й с(е)рдца ваши запалити могуть къ мужественной росправе воен-
ной з(ъ) тым(ъ) окрутнымъ бисурманиномъ на насъ невинне наступую-
чимъ. Першая честь Б(о)жая, другая любо(въ) о(т)чизны» [221, c. 37]. 
 

Піклування про Вітчизну (особливо коли вона в небезпеці) є 
обов’язком не тільки рядових вояків, але й, насамперед, старши-
ни, якій Бог довірив обороняти країну, адже «…кгды в якомъ не-
безпече(н)ствѣ зостаетъ О(т)чизна, теды кождый… Гетманъ по-
винєнъ барзѣй взглядъ мѣти на о(т)чизну свою, нежели на влас-
ный свѣй животъ й здорове…» [221, c. 41]. 

Йоаникій Ґалятовський також пише, що заслуговує похвали 
християнин, який боронив Віру та Вітчизну: 
 

«застановялъся за Ц(е)рковъ Б(о)жъю и за о(т)чызну, вєликїи працы 
й труды для ц(е)ркви б(о)жей и для о(т)чызны подыймовалъ» [39, 
c. 221]. 
  



 

140 

Таким чином, за Антонієм Радивиловським, Батьківщина має 
бути однією з найвищих цінностей у світогляді воїна, як доброго 
християнина, а любов до неї та її захист – його святим обов’яз-
ком. Таке положення раціонально обґрунтовується тим, що Віт-
чизна є джерелом життя та всіх благ для людини: 
 

«Чтожъ албовѣмъ въ мірѣ семъ можетъ вамъ быти милшого над(ъ) 
о(т)чизну? Єсли милое єсть вамъ здравїе, єсли милые жены, чада, 
братїя; о(т)чизна далеко милшею быти повинна; бо она васъ уродила, 
она васъ выховала, она васъ всѣма добрами збогатила» [221, c. 39]. 
 

Доброчесна участь у справедливій війні приносить воїнам ви-
нагороду не тільки на небі, а й на землі, адже так здобувається 
одна з найважливіших для людини цінностей – свобода: 
 

«Мече(мъ) Войновє добїяются волностей… что бы правѣ могло ч(о)-
л(о)в(ѣ)ку на земли быти найлѣпшого?... Нѣчого немашъ лѣпшаго 
над(ъ) Волность» [218, c. 469]. 
 

«Золота вольность» (лат. Aurea Libertas), як гарантовані зако-
ном свободи особи та рівність «громадян», становила поруч із 
благом Вітчизни та активною громадянською позицією стрижень 
системи суспільно-політичних вартостей шляхти Речі Посполитої 
[319, c. 120]. Про важливість вольності, як головного блага для 
людини, регулярно писали тогочасні автори. Наприклад, яскраво 
описує принади вольності Станіслав Оріховський-Роксолан: 
 

«Дивіться на гордого вольністю і святою свободою на світі поляка… 
як неволя думку в людині тлумить, нищить, гасить (що теж і на обличчі 
людському відобразитись мусить), так і вольність у людині думку мно-
жить, серце підносить, обличчя веселим, око сміливим, погляд і ходу 
жвавою в ній робить» [197]. 
 

Козацтво, що здавна вважало себе «рицарським» станом, до-
сить швидко перебрало на себе й відповідну систему цінностей, 
наголошуючи на тому, що воює за «віру та давні вольності» [319, 
c. 280]. Після зміни шляхти старшиною в процесі козацької рево-
люції вона досить швидко перебрала й шляхетські привілеї та 
уявлення про свій статус [319, c. 404]. 

Антоній Радивиловський, посилаючись на Еразма Роттердам-
ського, трактує «вольность» як найвище благо з-поміж усіх «до-
часних» (земних) «добр», яке необхідно оберігати всіма засоба-
ми: 
  



 

141 

«Межи всѣма добрами дочасными в(ъ) которы(хъ) колвєк(ъ) ся ч(о)-
л(о)вѣкъ кохаетъ… немашъ лѣпшаго й зацнѣйшаго добра надъ Вол-
ность… //…нехай кто будетъ высокой породы, нехай кто будетъ щасли-
вымъ, нехай кто будетъ богаты(мъ) й славнымъ въ сємъ мірѣ, єсли не 
єсть волнымъ, що єму в(ъ) тыхъ добрахъ за утѣха? поневажъ рекл(ъ) 
єдинъ з му(д)рыхъ: Нѣчого не єсть щасливого й милого в(ъ) сєм(ъ) свѣ-
тѣ, єсли немашъ Волности…» [216, арк. 479 зв. – 480]. 
 

Далі проповідник наводить приклад із життя філософа Діоге-
на, який цінував «свою убогую Волность» над всі інші блага та 
ставив її вище над «щастя» й «честь обовязану чужею службою», 
які мав Аристотель, служачи вчителем юного Олександра Маке-
донського. 

Антоній Радивиловський згадує «вольность» як шляхетний 
привілей, даний від народження («Шляхетного уроженя вол-
ность» [218, c. 356]), та Божий дар, що дається людям, аби вони 
любили Господа: «абысмо ку нѣму уставичне любовїю палали, 
даровал(ъ) на(мъ) волнос(ть)» [218, c. 94]. Для того, щоб люди 
спокійно користувалися вольністю, Господь звитяжив диявола: 
«Которой Во(л)ности жебысмо заживали спокойне, неприятеля 
нашего знеслъ» [218, c. 94]. Джерелом соціальної вольності, 
окрім народження, є привілеї володаря: «Монархове й Гетманове 
сего свѣта… абы къ себѣ любов(ъ) по(д)даныхъ своих(ъ) потягну-
ли Волнос(ть) и(мъ) даруютъ» [218, c. 93]) та вже згадуваний 
«меч», тобто, військова сила. 

З наведених міркувань можна зрозуміти, що Антоній Радиви-
ловський тлумачить «вольность» у кількох аспектах: як грома-
дянську свободу та права (у дусі суспільно-політичних уявлень 
Речі Посполитої) і як свободу особисту (можливість вільно роби-
ти свій життєвий вибір), що виразно перегукується з антрополо-
гічними уявленнями про людину як про істоту, наділену від Бога 
«свободою волі», а отже, вільну за своєю природою. Причому в 
дусі тогочасних уявлень про співвідношення земного і трансцен-
дентного світів соціальне тлумачення вольності-свободи вважа-
ється земною проекцією божественної свободи: у першому аспек-
ті «вольность» надається і забезпечується володарем (що є прооб-
разом Бога на землі – «ImagoDei») та обороняється воїнами, у 
другому – надається Богом і охороняється Його заступництвом та 
самими людьми, які не дають заволодіти своєю свободою «зем-
ним» речам (прагненням честі та багатства) [216, арк. 480; 218, 
c. 177]. Отже, джерелом цього блага в усіх аспектах є союз з ви-



 

142 

щою владою: в трансцендентному розумінні вольності – з Богом, 
а в земному – з володарем (в останньому випадку – добровільно 
чи з позиції сили). Воно забезпечується Божим заступництвом 
або (у соціальному аспекті) власними силами через оборону своїх 
прав воїнами, які б «о(т)чизны и волности своей боронили» [217, 
c. 1503]. У тлумаченні Антонієм Радивиловським обох аспектів 
цього блага присутній виразний акцент на здобутті вольності си-
лою (Божою чи власною). У такому твердженні Радивиловського, 
ймовірно, відбився популярний серед шляхти та перейнятий ко-
зацтвом спосіб легітимізації свого суспільного положення через 
посилання на «право шаблі» (відоме мазепинське «же презъ шаб-
лю маємъ право»). Тож «вольность», як особиста і громадянська 
свобода та виключні права, є невід’ємною рисою створюваного 
проповідником образу козака як представника «рицарського ста-
ну», християнського воїна. 

Закликаючи боронити Вітчизну, проповідник наголошує, що 
ця справа нагороджується не тільки небесним блаженством, але й 
«вічною славою та пам’яттю» серед людей, яка є ціннішою за всі 
багатства: 
 

«…о(т)важайтежъ теды здоров(ъ)е на вси военныє припадки за мил-
ую о(т)чизну вашу… єсли хочете блаженства вѣчного й славы несмер-
тєлной на земли й на н(е)бѣ доступити… Бл(а)женнїи которыи колвєкъ 
бьючися за о(т)чизну звѣтяжцами стаються… бл(а)жени тежъ й тыи ко-
торыи на пляцу полѣгаютъ, албовѣмъ вѣчной памяти над(ъ) всѣ бо- 
гатства зацнѣйшей доступятъ» [221, c. 40]. 
 

Вояки постійно перебувають під загрозою загибелі. Тож 
смерть, за традицією, займала вагоме місце у військовій тематиці. 
Наприклад, за Інокентієм Ґізелем, воїни грішать: «Аще не памя-
таютъ выну на см(е)рть, яко найближчую имъ, ниже готоват(ъ)ся 
на ню житїемъ Богоугоднымъ» [64, c. 417]. Пам’ять про смерть, 
традиційно, вважалася запорукою християнської моральності, 
проте у проповідях Антонія Радивиловського, що мали за мету 
надихнути воїнів на подвиги, тематика смерті набула дещо ін-
шого звучання. 

Війна за справедливу справу дає «несмертельну» славу, проте 
для того, щоб її здобути, треба зневажати всі небезпеки і саму 
смерть, як пише Антоній Радивиловський: 
  



 

143 

«Погоржайте смертїю єсли хочете при несмертелной зоставати сла-
вѣ… албовѣмъ ничого хвалы го(д)ного той учинити не може(тъ) кото-
рого с(е)рцє страхъ смерти опануетъ…» [221, c. 52]. 
 

Однак, смерть на війні є «доброю» та нагороджується від Бога 
лише у випадку, коли війна «справедлива» (за Церкву та Вітчиз-
ну): 
 

«Комуся за честь Б(о)жую й за о(т)чизну милую трафитъ на пляцу 
умрѣти… таковый нехай будетъ певенъ великой награды в н(е)бѣ» 
[221, c. 40]. 
 

Іти на справедливу війну є обов’язком християнського воїна, і 
смерть у такому випадку не є страшною, пише проповідник: 
 

«Кому стра(ш)ная смерть, а вамъ презацному… Рицарству да не бу-
детъ страшная; бо йдете на войну справєдливую, за честь Б(о)жую, за 
Ц(е)ркви святыи, за о(т)чизну милую» [221, c. 52]. 
 

Отже, зневага до смерті та відчайдушна хоробрість як харак-
терна риса літературного і світоглядного образу козака-лицаря 
знайшла свій слід у творчості проповідника. 

Воїни, які віддали життя за Вітчизну, автоматично стають не 
лише «Христовими рицарями», але й мучениками. Тож в небі 
отримують від Христа дві нагороди: «єдну рыцерскую, а другую 
м(у)чиническую» [221, c. 40]. 

Антоній Радивиловський вважає, що вояки, які полягли в бою, 
воскресають у міцності держави і влади, продовжуючи жити в 
них: 
 

«Что были оные отважныє воины которыи тыхъ лєтъ за тебе за 
Ц(е)рковъ твою с(вя)тую, й за єго Ц(а)рское пресвѣтлоє величество на 
пляцу от неприятєлей полегли? были то сыновє Ц(е)ркви матки нашєй? 
всѣх(ъ) она дотуль єще несама єдина оплакиваетъ, але й народ мног(ъ) с 
нею… //… до Престолу єго Ц(а)рского величества доткнися своєю лас-
кою Б(о)жїею, абы тыи сыны полеглыи на боевомъ пляцу в немъ яко 
найрихлей, през(ъ) силу й крепость ожити могли… жебы й мы видячи 
ожилые оныи в силах й крепости Ц(а)рской выхваляли єго силу й кре-
пость» [217, c. 794-795]. 
 

Таким чином, вояк, який загинув на справедливій війні, отри-
мує три «форми безсмертя»: він продовжує жити в Царстві небес-
ному, у земній славі (пам’яті) та в результатах своєї справи – 
сильній державі, що зміцнена його боротьбою та жертвою. 
  



 

144 

Отже, заклик пам’ятати про смерть, що є вагомою рисою хрис-
тиянської побожності та характерний для всіх проповідників, сто-
совно воїнів набуває певної специфіки: з одного боку, про неї не-
обхідно пам’ятати, що є запорукою християнського морального 
життя, а з іншого – зневажати її, що є ознакою «рицарської до-
блесті» і запорукою спасіння душі воїна, а також міцності держа-
ви, у якій він «продовжує жити». 

Закликаючи боронити Вітчизну, Антоній Радивиловський ста-
вить воякам за приклад патріотизму не тільки вітчизняних «геро-
їв» [221, c. 39], але й визначних особистостей з історії античного 
світу: Олександра Македонського, Цезаря, Помпея, Сципіона, 
Ганнібала та ін., що було прикметним для тогочасного письмен- 
ства. При цьому він не забуває нагадати, що 
 

«…єсли погане такъ велце себѣ важили о(т)чизну же абы она в цѣ- 
лости застовала, самых(ъ) себе явне на смерть выдавали; якожъ вы 
хр(ис)тїанами будучи, цѣлости о(т)чизны своей, над(ъ) животъ й здо-
ров(ь)е свое прекладати немаете!» [221, c. 42]. 
 

Заклик навчатися чеснотам у «язичників» є цілком характер-
ним для барокової культури, яка мала здатність творчо переос- 
мислювати «чужі» здобутки та відбирати й пристосовувати до се-
бе те, у чому бачила для себе потребу. Тож моральний приклад 
язичників для християнського проповідника був цілком прийнят-
ним, а сам факт того, що носіями моральних чеснот були «не 
християни», обігрувався ним як стимул для слухачів-християн не 
бути «гіршими за невірних» і перевершити їх у цнотах. 

Воїн має любити Бога всім серцем, і одним з найкращих спо-
собів це довести є доблесна звитяга на війні, як його основному 
заняттю та службі Богу: 
 

«Яко показати можете тое же любитє Б(о)га всѣмъ с(е)рдцемъ ва-
шимъ, всею д(у)шею, й всею мыслїю вашею? Покажете, гды на того 
непрїятеля Б(о)ж(о)го съ всеи усилности с(е)рдца й мысли вашей, не 
оглядаючися ничого а ни на жены ваша, а ни на чада, а ни на милыхъ 
друговъ своихъ, а ни на домы; наступовати будете» [221, c. 54]. 
 

В уявленні українських мислителів епохи бароко добре вико-
нання свого соціального обов’язку та праця задля загального бла-
га розцінювалися як цнота, натомість несумлінне виконання сво-
го обов’язку тлумачилося як гріх [81, c. 227-266]. 

Зазначена теза опосередковано підтверджується проповідни-
ком у «Вінці…» у «Слові на неділю першу Великого Посту». Тут 



 

145 

він говорить про важливість служби Богу всім серцем, а не тільки 
поверхово, тобто суто «зовнішніми справами» (коли богоугодні 
справи роблять лише формально «про людське око» або лише за-
ради нагороди від Бога чи людей):  
 

«…чили невѣдаеш(ъ) же Б(о)гъ не требует(ъ) о(тъ) тебе рукъ албо 
ногъ на свою услугу позвѣрховную… не желаетъ устъ, абысь оныє на 
позоръ тылко оборочалъ на хвалу єго; все то у нєго ничтоже єст(ь), 
єжели с(е)рдце твое похотми земны(хъ) рѣчїй змазаное будетъ» [216, 
арк. 431 зв.]. 
 

У невідредагованому рукописному «Вінці…» підкреслений 
уривок звучить як «не проситъ ногъ абысь ходилъ смѣлей, не 
проситъ рукъ абысь воевалъ силней» [217, c. 1219]. Зі зробленої 
проповідником редакції можна припустити, що ця проповідь пер-
вісно призначалася для виголошення перед представниками вій-
ськового стану. Проте пізніше, в друкованому варіанті збірки, во-
на була виправлена заради розширення аудиторії або (що також 
здається слушним) через усвідомлення Радивиловським недореч-
ності згаданої фрази, адже неспокійна ситуація вимагала від вій-
ськових збільшення зусиль у їхній справі, яка тлумачилася пропо-
відником як служба Богу. 

Український казнодія не втомлюється нагадувати, що козацтво 
є станом, що перебуває під особливим «Божим заступництвом». 
Гарантом його перемоги у «справедливій» війні є Божа поміч: 
 

«…мѣйте надѣю в(ъ) Б(о)гу, же й вы и(хъ) звѣтяжитє, поневажъ 
справе(д)ливе, бо за че(сть) Б(о)жую, за о(т)чизну милую, за себе 
самыхъ, за жены своя, за чада, й за братїю свою противно того выпра- 
вуетеся непрїятеля» [221, c. 39]. 
 

Сюжет «військового заступництва» (Самого Господа, Богоро-
диці, Архангела Михайла, св. Георгія) був доволі популярним у 
вітчизняній літературі ще з часів Київської Русі, таке заступ-
ництво трактувалося як найвищий ступень політичної прихиль-
ності божественного до людини, як свідчення правильності вчин-
ків та шляху «християнських воїнів» [121, c. 5-15]. 

Проповідник пише, що, йдучи на війну, потрібно добре підго-
туватися, але найважливіше – залучитися Божою поміччю, без 
якої зброя безсила. Антоній Радивиловський наполягає на тому, 
що лише поєднання доброї підготовки, молитви та чистої совісті 
здатне забезпечити християнському рицарству перемогу у спра-



 

146 

ведливій війні [221, c. 50]. Той, хто не молиться про перемогу, 
програє битву: 
 

«Кто бо вѣмъ выправуется на войну, не узброивши себе м(о)литвою 
с(вя)тою, таковый ляда джуры непрїятєлскаго страхается й о(тъ) него 
утѣкаетъ» [221, c. 57]. 
 

За Ґізелем, воїни грішать, коли вважають власні перемоги на-
слідком своїх якостей та удачі, а не Божого заступництва, коли не 
просять Бога про допомогу і не жертвують військову здобич на 
Церкву та убогих [64, c. 417]. Йоаникій Ґалятовський наголошує, 
що молитва додає воїнам сміливості: «Х(ристо)с(ъ) смѣлими лю-
дей чинитъ на войнѣ, которыи Х(рист)а на помочъ взываютъ» 
[39, c. 112]. 

Отже, у вищезазначених думках Антонія Радивиловського та 
інших церковних мислителів спостерігається традиційна апеляція 
до образу «християнського рицаря» з відповідним набором чес-
нот: хоробрість, мужність, зневага до смерті, побожність, цнотли-
вість, любов до Церкви та Вітчизни тощо. 
 

***** 
Окрім християнських цнот, що мають бути властиві воякам, 

Антоній Радивиловський також багато уваги звертає на гріхи 
представників військового стану. 

Так, згадуючи традиційну побожність християнських воїнів 
давнини, проповідник зауважує, що сучасні вояки не завжди від-
повідають цій цноті (тут ми також можемо спостерігати характер-
ну реакцію на прояв серед воїнів «народної релігійності» у формі 
забобонів, пов’язаних з «поганими» прикметами): 
 

«Але якъ далеко су(ть) отмѣнные теперешнихъ времєнъ войнове 
хр(ис)тїанскїе о(тъ) давныхъ! Бо перед(ъ) тымъ войнове хр(ис)тїанскїи 
выправуючися на войну, не тылко до м(о)л(и)то(въ) Іерейскихъ удава-
лися, але й радилися ихъ что за поступокъ военный будетъ? Чи щасли-
вый чи нещасливый? А теперъ єстъ много такихъ межи войнами хр(ис)-
тїанскими, же гды на пути въ тя(г)ненню споткаю(тъ) якого д(у)хов-
наго ч(о)л(о)в(ѣ)ка, то за нещаст(ъ)є себѣ почитають» [221, c. 54]. 
 

Інокентій Ґізель у тому ж дусі пише про «непоштиве» ставлен-
ня вояків до представників Церкви. Воїни грішать, коли живуть 
не по-християнськи, не жертвують на Церкву та духівництво, а 
також «ихъ бєз(ъ)чєстятъ й изъ остака обнажають» [64, c. 417]. 
  



 

147 

Антоній Радивиловський серед поширених гріхів воїнів згадує 
боягузтво та намагання уникнути служби і походів під різними 
приводами, зокрема хвороби. Такі воїни не виконують своїх обо-
в’язків перед Богом та людьми, але прагнуть користуватися при-
вілеями військового стану, продовжуючи вважати себе «рицаря-
ми»: 
 

«Чи маложъ албовѣмъ такихъ єстъ межи людми войсковыми, кото-
рїи въ дому зостаючи при покою, при всякихъ доста(т)кахъ, за крѣпкихъ 
й мужественныхъ себе почитаютъ Рицєровъ; а гды якїй непрїятель 
на о(т)чи(з)ну наступуетъ з(ъ) войскомъ, а Гетманъ приказуетъ йти до 
войска; ажъ они немощни» [221, c. 55]. 
 

Такі «воїни» не можуть розраховувати на небесну нагороду, 
навіть якщо і підуть у похід. Так, Антоній Радивиловський пише, 
що ті, хто зносить труднощі й небезпеки у боротьбі за Божу честь 
та Віру, можуть очікувати нагороду на небі, але головною умо-
вою її отримання є мужня боротьба з неприятелем, без якої всі 
незручності військового побуту (досить важкого та небезпечного) 
є нікчемними в очах Бога: 
 

«Нехай кто невѣдаю якъ великїє й прикрые въ войску поеєсетъ 
невчасы, нехай утерпитъ зимно, гладъ, нехай недоспить; єсли за честь 
Б(о)жую, за вѣру правосла(в)ную, й за цѣлость Ц(е)рквей с(вя)тыхъ му-
жествєнно зъ непрїателемъ потикатися небудетъ, короны в(ъ) н(е)бѣ не 
доступитъ» [221, c. 38]. 
 

Тут проповідник, імовірно, натякає на вояків, які формально 
ставляться до служби і, опинившись у війську, прагнуть уникну-
ти участі у бою, але вважають свій обов’язок виконаним лише че-
рез їх присутність у таборі. 

Проте, Радивиловський, засуджуючи таких «воїнів» у «Словах 
часу війни», в іншому місці, очевидно, звертаючись до іншої 
аудиторії, говорить про можливість людини залишитися вдома, 
якщо та нездатна до війни чи не бажає воювати, оскільки приму-
шувати таких людей воювати – марна справа і користі від них у 
війську нема жодної: 
 

«…не примушай з(ъ) нихъ жадного до войны, але дай имъ на добрую 
ихъ волю; бо яко нехотящими волами трудно орати, такъ нехотящими й 
примуше(н)ными Воинами трудно воевати…» [216, арк. 539 зв.]. 
 

Таким чином, участь у військових діях, за Антонієм Радиви-
ловським, має бути добровільною, а вищенаведена критика стосу-



 

148 

ється вояків, які йдуть на війну добровільно і зараховують се- 
бе до військового стану, вимагаючи на цій підставі відповідних 
«привілеїв», але ухиляються від своїх обов’язків. 

На думку Інокентія Ґізеля, так само грішать і ті, хто не хоче 
йти до війська, виправдовуючись домашніми справами: 
 

«…или до войска ити не хотѣли, занѣкоимъ попеченїемъ домо-
вым(ъ), противу словесъ Ап(осто)лскихъ: Никтоже воинъ бывая, обя- 
зуетъся куплями житєйскими, да Воеводѣ угоденъ будетъ» [64, c. 229]. 
 

Але, засуджуючи небажання воювати, з іншого боку, Інокен-
тій Ґізель не схвалює «втечу» до війська заради уникнення побу-
тових проблем або ж «дабы ся кровѣю людскою натѣшили» [64, 
c. 229]. Християнські воїни мають іти на війну не заради вигоди, 
а заради того, аби «людѣй нєвинныхъ о(тъ) брани, неправедно на-
веденноя… вѣрно защищали» [64, c. 229]. 

За Антонієм Радивиловським, багато вояків, йдучи на війну, 
дбають лише про здобич, при цьому ж уникаючи активних воєн-
них дій: 
 

«Чи маложъ єсть й такихъ войновъ, которымъ гды назначитъ Гет-
манъ йти въ чату для якой здобычи, то крѣпцы; а гды въ чоло зъ непрїя-
тєлємъ поткатися каже(тъ), то немощны» [221, c. 56]. 
 

За цими висловлюваннями, можливо, криється бажання нага-
дати воякам, що «козацький хліб» (як військова здобич), що вже 
давно ствердився у вояцькому світогляді як невід’ємний привілей 
та право «людей війни», має виправдання в очах суспільства та 
Церкви лише в зв’язку з виконанням вояком своїх обов’язків – 
активного захисту Вітчизни та Віри [147, c. 143-158]. 

Інокентій Ґізель більш детально перераховує подібні гріхи 
вояків, які, взявши плату, несумлінно виконують свої обов’язки, 
втікають з війська (воякам, як правило, відразу після «затягу» 
(вербування) видавалася частина платні і дехто намагався втекти 
з нею), уникають бою, порушуючи таким чином «договір», на 
який пристали, погоджуючись на службу [79, c. 195], не викону-
ють службові обов’язки через «домашні справи» та ін. Так, воїни 
грішать, 
 

«Аще ше(д)ше на службу О(те)чества, й вземшє мзду, изъ войска 
збѣгали; или крылися въ время брани. или стражи въ время бѣды 
испо(л)няти нехотѣли; любъ прєж(д)е времени и(зъ) стражи исходили. 
Аще не съ таковымъ доволствомъ воїнським й готовностїю, службу 



 

149 

свою исполняли, якожє на то взимали мзду, но... съ оболщенїємъ Мздо-
воздающихъ» [64, c. 416]. 
 

Антоній Радивиловський пише, що такі вояки є поганим при-
кладом для всіх інших, і радить старшині одразу їх позбуватися, 
аби не деморалізувати військо і не зазнавати поразки через них: 
 

«Гетманы, й Полковники… повинни усмотровати тое, не якъ много 
мають войска, алє якъ много маю(ть) добрыхъ молодцовъ й Рицєровъ, 
з(ъ) которыми бы смѣлє могли ударати на непрїятеля своего й єго пора-
зити… повинны въ войску своимъ чинити бракъ, й такихъ… которїй бы 
с(е)рца заечого были, албо которїй быся въ грѣхахъ якихъ знайдовали, 
такихъ абы пречъ з(ъ) войска выправовали: бо такїи й добрымъ молод-
цомъ с(е)рце // псують й Гетманомъ до одєржаня звѣтя(з)ства на(дъ) 
непрїятелемъ, поданую о(т)ймуютъ оказїю» [221, c. 65-66]. 
 

Окрім мужності людям лицарського стану повинна бути влас-
тивою і побожність. Вельми необачно вирушати на війну, маючи 
непрощені гріховні вчинки та нечисте сумління. Вояк має остері-
гатися гріхів та мати чисту совість, адже, залишаючись у гріхах, 
він позбавляється Божої опіки та програє: 
 

«Тое вѣдати маете презацноє хр(и)стїанскоє войнство, же кто въ грѣ-
хахъ смертелныхъ всѣвши на коня, албо й пѣхотою йдучи на непрїяте-
ля… завше програваетъ, й з(ъ) поля утѣкаетъ» [221, c. 63]. 
 

За Інокентієм Ґізелем, вояки грішать, коли, йдучи на війну, не 
сповідаються, не миряться з тими, кого образили та не готуються 
до смерті [64, c. 417]. 

Антоній Радивиловський, перераховуючи гріхи воїнів (тут 
традиційно поширені пияцтво, розпуста, грабунок і вбивство) 
стверджує, що Бог не вислуховує молитов воїнів-грішників: 
 

«Нехай невѣдаю якъ много ра(зъ) пяница, драпѣжца, забойца, й кро-
ве невинныхъ людей розливца єдной годины до Б(о)га волаетъ: Г(оспо)-
ди пом(и)луй, подай Г(оспо)ди; єсли не перестане(тъ) грѣшити; не бу-
детъ выслуханый» [221, c. 60]. 
 

Щодо грабунку та розпусти проповідник уважає перший з них 
«професійним» гріхом для воїнів, наводячи популярну в латинсь-
кому письменстві легенду про шлюб «дочок диявола» (гріхів) з 
різними станами суспільства (з яких розпуста належить усім ста-
нам, зокрема і воїнам): 
  



 

150 

«Дїявол з своею жоною беззаконѣем сплодил 9 дочерей, из которих 
8 видав за особливѣ стани: 1) Гординя – жена Ц(а)рямъ, Князям, Боя-
рам, Прем(уд)римъ та иншим преложеним… 4) драпѣжство – вої-
ни…нечистота, яко то любодеянїе, прелюбодєянїе – всєх ораз(ъ) улю-
била… // такъ д(у)ховныхъ, яко й свѣцкихъ» [217, c. 1144-1145]. 
 

В іншому місці проповідник більш детально зупиняється на 
насильницьких зловживаннях шукачів «козацького хліба». Він 
радить воєначальникам дізнаватися про грабіжників у своєму вій-
ську й карати їх, адже через цих грішників може програти все 
військо, позбавляючись Божого заступництва. При цьому комен-
тарі проповідника мають виразний соціально-правовий аспект: 
тут він говорить про конкретні злочини військових, що мають не-
гативні суспільні наслідки (в основному грабунок, вбивство та 
зловживання щодо мирних жителів), і покарання їх згідно з «вій-
ськовим статутом», незважаючи на заслуги. Так, причиною пора-
зок війська є безкарність та замовчування злочинів вояків [217, 
c. 169-170]. 

Йоаникій Ґалятовський також звинувачує вояків у тому, що 
вони «людемъ кривду чинят(ъ), шарпають чужыи добра и маєт-
ностѣ пустошать» [257, c. 29]. Так само Ґалятовський стверджує, 
що через грішників у державі та війську Бог карає всіх: 
 

«Яко в(ъ) тѣлѣ ч(о)л(о)в(ѣ)чомъ для єдино(го) Члонку болѣючого 
болѣють инш(ъ)їє Члонки… Такъ в Речи Посполитой, которая тѣломъ 
называєтъся, для єдиного злого ч(о)л(о)в(ѣ)ка многихъ людей добрихъ 
Б(о)гъ караєтъ». 
 

І далі Ґалятовський подає біблійну історію про покарання ізра-
їльського війська через одного Ахара [38, c. 384]. 

Наведені повчання були досить актуальними з огляду на по-
стійні військові конфлікти, від яких зазвичай найбільше потер- 
пали мирні мешканці, стаючи жертвами насильства та грабунку 
[319, c. 337-343].  

Анонім у Слові «во время бєздождія, і глада, і всякоя пагу-
би…» бідкається, що «нова військова еліта» нічим не краща за 
попередню, адже «по незбожних панах взяли зверхность бровар-
ниці, п’яниці, костирове, картниці, злодієве… взявши моць, не 
только жидов і панов своїх забивали, але і городов, ґвалтом добу-
ваючи і всюди огнем палячи, людей в невинності забиваючи і в 
неволю видаючи… братію свою драли, мучили і забивали, дівок і 
младенцов міських татарам… продавали» [6]. 
  



 

151 

Інокентій Ґізель у «Мирі…» прямо згадує про цей гріх воїнів: 
«Хр(ис)тїане сами сущє Хр(ис)тїанъ, или Православныи Право-
(с)лавны(хъ), Братїю свою, въ плєнъ взимаютъ; пачє жє й пога-
ном(ъ) ихъ продають» [64, c. 417]. 

Окремим видом грабунку мирного населення вояками були 
зловживання під час постоїв («леж») та збору «стацій» (нату-
ральних повинностей на утримання війська), що згадуються Ан-
тонієм Радивиловським як «драпѣжство на гостинцах» [217, 
c. 169-170]. З усвідомленням свого «рицарського» статусу козацт-
во вводить до уявлення про «козацький хліб», який раніше зво-
дився до військової здобичі, другу складову – обов’язок суспіль-
ства («людей праці» та обивателів з інших станів) годувати вояків 
та забезпечувати всім необхідним для життя й ведення війни, чо-
го й активно воно вимагало та отримувало під час військових дій 
та між ними [147, c. 143-158]. Природно, що до запровадження 
казарменого життя у новочасних арміях (як складової раціоналі-
зації взаємин держави і населення), подібні «привілеї» в поєднан-
ні з падінням дисципліни під час такого «відпочинку» оберталися 
зловживаннями, які, втім, були притаманні військам усіх націй 
[337, c. 60]. Тож військовий «постой» був одним з джерел конф-
ліктів центральної влади та локальних спільнот [337, c. 11]. 

Інокентій Ґізель вказує на грабунок та зловживання стосов- 
но мирного населення (як прямі насильство і грабунок без приво-
ду чи під вигаданою причиною, так і перевищення належних від 
мирного населення повинностей та вигадування нових, вимаган-
ня відкупних «контрибуцій» тощо) як на поширений гріх вояків, і 
закликає їх вдовольнятися своєю платнею [64, c. 415]. 

Неприпустимим є грабунок і вимагання військових повиннос-
тей під час миру, що було досить поширеним явищем [147, 
c. 143-158]: «Аще не имуще службы, въ своєеолныя собиралися 
купы, дабыся в(ъ) чуждыхъ добрахъ живили» [64, c. 416]. Таке за-
уваження було доволі актуальним, оскільки, в умовах дефіциту 
платні для військових, контрибуції з місцевого населення стали 
характерними не тільки для воєнного, але й для мирного часу 
[337, c. 61]. 

Українські церковні мислителі залишають за вояками право 
лише на плату за службу та трофеї, взяті з ворога. Так, Ґізель ле-
гітимізує «козацький хліб» як збагачення не тільки від платні за 
службу, але й за рахунок військових трофеїв, проте заперечує 
примноження статків за рахунок грабунку мирного населення: 



 

152 

«Прочее, да буде(тъ) здѣ памятствован(ъ), Великаго Правды Рачитє-
ля Аврєлїана Кесара, преданый Воемъ єго Завѣтъ: Никтоже (рєче) Ку- 
ряти чуждаго да не вземлетъ, Овчати никтоже не прикоснет(ъ)ся, ягоды 
никтоже да не сорве(тъ)//… Оброком своимъ да доволенъ будетъ; изъ 
користи вражїя а не из(ъ) слезъ Людый домашних(ъ) да обогащает(ъ)ся» 
[64, c. 417-418]. 
 

Антоній Радивиловський також не виступає проти збагачення 
воїнів за рахунок здобутих трофеїв та не бачить у платі за війну 
нічого противного волі Божій (за умови її справедливого одер-
жання від володаря, а не від грабунку), оскільки війна, на переко-
нання проповідника, є видом праці, а всяка праця має винагород-
жуватися, тож є необхідним, аби володарі та начальники «…за 
кр(ы)вавыє й о(т)важные працы Рицерству своему слушные, й на-
лежитые дали нагороды, (жє вєдлу(гъ) сло(въ) Ап(ос)толскихъ: 
Достоинъ єсть дѣлатель мзды своея.) й оныхъ чрезъ тое до дал-
шихъ военныхъ працъ, й о(т)важныхъ Рицерскихъ дѣлъ заохоти-
ли» [216, арк. 525]. 

Гріхом воїнів є також свавільства і бунти проти влади і воєна-
чальників, за які останні мають їх карати, про що Антоній Ради-
виловський не раз згадує у своїх повчаннях. Так само Інокентій 
Ґізель вважає, що вояки грішать, коли «не хотяще служити чеснѣ, 
другихъ Воїновъ возмущали къ востанїю на своего Обладателя, 
или на Князей й Боляръ, или на таковая Возмущенїя сойзволя- 
ли, // любъ имъ не творили перепоны, аще й могли» [64, c. 416-
417]. 

За Ґізелем, гріхом воїнів є непокора військовій старшині [64, 
c. 416]. Так само мислитель засуджує і розбрат та «дуелі» серед 
самих вояків [64, c. 416-417]. Йоаникій Ґалятовський у своїх «Грі-
хах» вважає недопустимими: «Противъ ц(а)ря, кн(я)зя, гетмана, 
воєводы… бунти, намова и зрада» [38, c. 380]. 

Досить багато уваги Антоній Радивиловський приділяє пияцт-
ву як ваді, властивій людям військового стану15, для повноти кар-
тини гріхів якого цей недолік має досить вагоме значення. Пияцт-
во, поширене серед вояків, сприймалося Церквою як гріх, самим 
же вояцьким соціумом (незважаючи на очевидну шкоду від цієї 
звички) – як ознака «рицарського» способу життя, що поруч з ін-
                                                             
15 Детально про це див.: Співак В.В. Гріх пияцтва у рецепції українських 
мислителів XVII ст. / В.В. Співак // Мультиверсум. 2007. – Вип. 63. 
С. 191-205. 



 

153 

шими «веселощами» вважалося гідним дозвіллям «людей війни». 
Таку саму роль «весела пиятика» відігравала й у козацькому сере-
довищі, адже «згідно з каноном поведінки “справжнього” запо-
рожця, усе здобуте належало щедро прогуляти в громаді, на лю-
дях» [319, c. 525]. Проповідник усіляко намагається розвінчати 
цей «міф», стверджуючи несумісність пияцтва та образу христи-
янського воїна й успішного ведення війни за Божу Честь, Віру та 
Вітчизну. Так, Радивиловський пише про поширеність пияцтва 
серед вояків: 
 

«Можется й такихъ в(ъ) войску нашемъ знайти войновъ немало ко-
торїи до выпит(ъ)я трунку при до(б)рой мысли за чїє колвекъ здо-
ров(ъ)е, любъ за Царское, любъ за Гетманское, любъ за якого милого 
друга, то крѣпци; а гды непрїятєль натираетъ на нихъ й наєжджаетъ му-
жествєнно; аж они немощны; здалека видячи непрїятєля, уходя(ть)» 
[221, c. 56]. 
 

Проповідник наголошує, що такі вояки є більш здатними не 
для війни, а для випивки. 

Відповідальність за належний моральний стан війська Антоній 
Радивиловський покладає на військову старшину, яка відповіда-
тиме перед Богом за гріхи своїх «підлеглих» і тому повинна дба-
ти про це: 
 

«Ажебы малося в(ъ) войску знайдовало вшетечниковъ, чужоложни-
ко(въ), драпѣжцовъ, забойцовъ; повторе набарзѣй Гетманы, й Полков-
ники о тоє пилного стараня прикладати повинны, абы пянство яко 
всѣмъ тымъ грѣхомъ корень, з(ъ) войска выкорененое было» [221, 
c. 67]. 
 

Йоаникій Ґалятовський також пише, що «Гетманове за жо(л)-
нировъ своихъ… будутъ в(ъ) д(е)нь судный Б(о)гу отповѣдати» 
[38, c. 381]. 

На повчаннях Антонія Радивиловського також відбилися і пев-
ні зміни у сфері взаємовідносин вояцького стану та простолюду, 
а також деякі метаморфози й тертя всередині самого козацтва, що 
відбувалися в Україні в ту епоху. Вояків і простолюд віками роз-
межовував поділ суспільства на «людей війни» і «людей праці» 
з різними соціальними функціями, обов’язками, моделями пове-
дінки, що протиставлялись одне одному. Проте, у XVII столітті в 
Європі під впливом державної політики відбулися різкі зміни у 
соціальному складі війська, яке поступово стає масовим і попов-



 

154 

нюється вихідцями з невійськових верств, здебільшого з соціаль-
них низів [337, c. 51, 56]. 

В Україні другої половини XVII століття ці процеси мали 
своєрідні особливості: так, внаслідок воєнного хаосу козацької 
революції та Руїни в середовище козаків почала вливатися значна 
маса селян та міщан, які починають називати себе «козаками». У 
вирі воєнних подій «громади сіл і містечок ставали збройними 
ватагами, з них формувалися більші загони й висувалися “най- 
енергійніші” старшини, які оголошували їх козацькими. Самови-
дець у своєму літописі напише, що в козаки масово йшли: “не 
только тії, которії козаками бували, але хто і нікгди козацтва не 
знав”» [319, с. 338]. Відповідно, ці процеси спричинили певне 
протистояння в лавах козацького війська, що згасало чи загост-
рювалось залежно від ситуації і супроводжувалося природною 
нехіттю та зневагою «старих козаків» до покозачених «мужиків», 
яким час від часу «натякали» на їх старі обов’язки, а пізніше на-
магалися примусити повернутися до життя «підданих». 

Антоній Радивиловський зважає на те, що для війська більш 
корисні професійні вояки: 
 

«…болшъ помагаетъ Гетманомъ до одержаня звѣтязства на(дъ) не-
прїятелями малость добрыхъ й о(т)важныъ молодцовъ, анижели вели-
кость люду до войны неспособного й нецвиченого» [221, c. 67]. 
 

Проте, вважає важливішим для воїна не походження, а вояцькі 
та моральні якості і радить полководцям обирати саме «цнотли-
вих», адже 
 

«…й межи ремесниками можется не мало добрыхъ знайти молод-
цовъ которїйся добре й о(т)важне з(ъ) непрїятелемъ побити могу(ть); 
але нехай чинятъ такѣй бракъ, абы жа(д)ный нецнота, жадный пяница, 
чужоложникъ, вшетечникъ, драпѣжца, крове невинной лю(д)ской ро(з)-
ливца в(ъ) войску не зоставалъ» [221, c. 67]. 
 

Таким чином, проповідник намагався моралістичним повчан-
ням примирити суперечності всередині провідного стану укра- 
їнського суспільства. Однак ці суперечності продовжували на- 
ростати й пізніше були використані царською владою для про- 
тиставлення «корисних» державі («малоросійських») козаків та 
«свавільних» запорожців із знищенням останніх і суттєвим обме-
женням в правах перших. 
  



 

155 

***** 
З усього вищезгаданого можна зробити підсумок, що у створе-

ному Антонієм Радивиловським образі «християнського рицаря» 
відбилися всі традиційні риси та новочасні тенденції у баченні 
образу ідеального воїна як в українській, так і в європейській мо-
рально-етичній думці. Так, вояк має бути вірним сином Церкви та 
Вітчизни, відданим оборонцем держави, бути побожним та воло-
діти усіма належними християнськими цнотами. Серед традицій-
них «ратних» чеснот Антоній Радивиловський зазначає сміли-
вість та зневагу до смерті. 

Специфічною характеристикою вояка є «вольность», яка може 
трактуватися і як особливе соціальне благо, і як цнота християн-
ського воїна. Антоній Радивиловський тлумачить це поняття у 
кількох аспектах: як громадянську свободу та права (у дусі сус-
пільно-політичних уявлень Речі Посполитої) і як свободу особис-
ту (можливість вільно робити свій життєвий вибір), що виразно 
перегукується з антропологічними уявленнями про людину як 
про істоту, наділену від Бога «свободою волі», а отже, вільну за 
своєю природою. Причому у дусі тогочасних уявлень про спів-
відношення земного і трансцендентного світів соціальне тлума-
чення вольності-свободи вважається земною проекцією божест-
венної свободи: у першому аспекті «вольность» надається і забез-
печується володарем та обороняється воїнами, у другому – нада-
ється Богом і охороняється його заступництвом та самими людь-
ми, які не дають заволодіти своєю свободою «земним» речам 
(прагненням честі та багатства). Отже, джерелом цього блага в 
духовному сенсі є союз з Богом, а в політико-правовому – з воло-
дарем. В останньому випадку «вольность» надається ним добро-
вільно або обстоюється з позиції сили. Вона забезпечується Бо-
жим заступництвом або через оборону своїх прав воїнами. У то-
му, як Радивиловський тлумачить обидва аспекти цього блага, 
присутній виразний акцент на здобутті «вольності» силою (Бо-
жою чи власною). У такому твердженні ймовірно лишив слід по-
пулярний серед шляхти та перейнятий козацтвом спосіб легітимі-
зації свого суспільного положення через посилання на «право 
шаблі». Тож «вольность», як особиста й громадянська свобода та 
виключні права, є невід’ємною рисою створюваного проповідни-
ком образу козака-воїна як представника «рицарського стану». 

Тавруючи гріхи війська, Антоній Радивиловський звертає ува-
гу на широке коло проблем дисципліни, насильства та грабунку 



 

156 

щодо мирного населення, що є відбитком «жахів війни», які по-
трясали Україну у другій половині XVII століття. Також пропо-
відник побіжно зачіпає проблему розшарування та протиріч все-
редині самого козацтва, пропонуючи її розв’язання на засадах 
християнської моральності та єдності. Тож поруч з традиційним 
«ідеальним образом вояка» на бачення Антонієм Радивиловським 
військової проблеми вплинули й тогочасні суспільно-політичні 
процеси. 

Окреслений вище образ козака-воїна як благочестивого захис-
ника Віри й Вітчизни в загальних рисах повторювався й іншими 
мислителями та згодом став канонічним для української літерату-
ри, романтичної і народницької історіографії, суспільно-політич-
ної думки тощо. Багато в чому він і досі залишається актуальним 
та активно експлуатується в сучасному українському культурно-
му просторі. 
 

3.4. ПОЛІТИКО-ПРАВОВІ ОРІЄНТИРИ 
 

Церковні автори при написанні творів свідомо чи несвідомо 
виявляли певну політико-правову заангажованість, висловлюючи 
прямо чи опосередковано ідеї, що стосуються уявлень про владу, 
державу, право та політичний устрій суспільства. Такі міркування 
проявлялись у вигляді похвали за мудре правління, жалкування 
про сучасні «оплакані часи», розбору «гріхів і цнот», властивих 
носіям влади, моральних історій-прикладів, ідеях про належний 
порядок та в інших, інколи доволі несподіваних, формах. 

Загальна теорія політичної сфери життя суспільства у творчос-
ті українських церковних мислителів епохи бароко, природно, 
спирається на церковну доктрину, що синтезувала в собі доробок 
Отців Церкви (здебільшого Августина) та деякі ідеї Античності 
(зокрема, християнізоване схоластикою вчення Аристотеля й ін-
ших авторів: Епікура, Полібія, Цицерона, Сенеки). Окрім цього, 
зустрічаються репліки ідей, запозичених із праць Гуго Гроція, 
Еразма Роттердамського та ін. 

Так, земна суспільна ієрархія та відповідна модель політично-
го устрою у дусі августинівського неоплатонізму тлумачиться як 
відображення ієрархії небесних сил, а політична влада – як така, 
що має божественне походження. Відповідно, право є даром Бо-
жим та привілеєм, що надається володарем з огляду на Божу во-
лю [60, c. 139-171]. Але поруч з такими вже традиційними теза-



 

157 

ми, що стверджують сакральність суспільного порядку, звучать 
мотиви суспільного договору та природного права, що гаранту-
ється з боку держави та обороняється його носіями від її зазіхань, 
переводячи правову сферу в цілком «земну» площину узгоджен-
ня інтересів та досягнення компромісу між громадянами та вла-
дою («покой» є однією з найвагоміших суспільних цінностей 
згідно з переконаннями Антонія Радивиловського). 

Також спостерігаються певні особливості та світоглядні зміни 
й у викладі загальної картини суспільно-політичного життя. При 
цьому українські церковні інтелектуали XVII ст. проявляють до-
волі строкаті політико-правові орієнтації, що є конгломератом 
різноманітних ідей, часто суперечливих та навіть взаємовиключ-
них. Вони поєднують у собі елементи традиційної політичної 
культури Речі Посполитої, руського та литовського права з полі-
тико-правовими уявленнями козацької старшини і апеляціями до 
московської «самовладної стабільності». 

Визначення природи такої строкатості та суті, що криється за 
нею, є метою подальшого викладу. Виявлення політичного по-
рядку, з яким себе ідентифікує Антоній Радивиловський, дозво-
ляє виявити прихильність автора до тих чи інших політико-пра-
вових ідей. Це, зі свого боку, дає можливість уточнити специфіку 
політико-правових орієнтирів інтелектуалів могилянського кола. 

До зазначеної проблеми вже зверталися у низці праць дослід-
ники, як-от: Лариса Довга [79], Зенон Когут [123], Наталя Яко-
венко [318] тощо. Проте на матеріалах проповідей Антонія Ради-
виловського вона розглянута недостатньо. 

Розглядаючи політико-правові вподобання Антонія Радиви-
ловського, як орієнтири, на які міг спиратися проповідник, слід 
взяти образи чотирьох державних організмів. До них належать: 
Річ Посполита, у культурі якої формувався проповідник; Військо 
Запорізьке (Гетьманат), в умовах якого протікала активна фаза 
творчості мислителя; Давня Русь, образи якої правили київським 
інтелектуалам за матеріал для пошуків підстав власної культурної 
та політичної ідентичності; та Московське Царство, з яким усе 
тісніше пов’язувала свою долю козацька Україна та Київська 
митрополія. 

Насамперед, у текстах Антонія Радивиловського зустрічається 
багато маркерів політичного життя Речі Посполитої. Так, пропо-
відник описує суспільно-політичний устрій «граду земного», що є 
калькою з річпосполитського світу, у якому формувався автор. 



 

158 

Наприклад, звертаючись до моральної проблематики, Антоній Ра-
дивиловський згадує: 
 

«…станъ Ц(а)рскїй, станъ Сенаторскїй, станъ Воинскїй, станъ Радец-
кїй… сенаторъ на крѣслѣ сенаторскомъ сидячи, прагнетъ примноженъя 
староствъ, прагнетъ булавы Гетманской, Печати канцлѣрской, лѣски 
Маршалковской» [217, c. 123]. 
 

Міркуючи про природу людської нерівності, Радивиловсь- 
кий пише, що «…в(ъ) Речи посполитой, не вси єдиним ся здо-
бя(тъ) титулом, але кто Воєводою, Каштеляномъ, кто Старостою, 
Скарбникомъ, по(д)скарбимъ» [218, c. 696]. 

Поданий тут перелік «урядів» містить такі, що невластиві ані 
Московському двору, ані Війську Запорізькому, але цілком 
«свої» як для проповідника, так і його сучасників, позаяк закорі-
нені у політичній культурі Речі Посполитої. 

Окрім зовнішніх атрибутів та титулатури, Антоній Радивилов-
ський широко використовує у своїх повчаннях правові понят- 
тя Речі Посполитої, наприклад, «обваровал тое псалмиста стра-
хом(ъ), нѣбы якою сеймовою конституцѣею, рекши…» [217, 
c. 336]. Саме ж право користується у проповідника високим авто-
ритетом. Так, він висловлює ідею підпорядкування влади право-
вим нормам, що є властивим для уявлень Речі Посполитої. За 
проповідником, місто перебуває в цілості, «кгды жителїє онаго 
будуть послушными бурмистром(ъ), бурмистры зась правомъ» 
[217, c. 510]. 

Характерним є те, що зазначені річпосполитські атрибути, які 
присутні в наведених уривках з рукописного «Вінця Христо- 
ва», пізніше були підчищені у друкованому виданні цієї збірки 
1688 року [216, арк. 36 зв.-37, 116]. Цей факт може говорити про 
намагання автора зробити його більш «політкоректним» в очах 
московської влади. Але, незважаючи на таку редакцію, політико-
правові поняття Речі Посполитої продовжують рясніти і в друко-
ваних збірках Антонія Радивиловського: «Незнаетъ натура сро-
житися на Речъ Посполитую» [216, арк. 519 зв.]; «єдного разу 
учинили себѣ сеймъ» [216, арк. 541 зв.]; «поселства своего реля-
цїю албо отнесене чинилъ» [218, c. 1118]. 

«Річпосполитським духом» пройняті міркування проповідника 
щодо чеснот та обов’язків світського володаря. Описуючи «цар-
ські» цноти (Антоній Радивиловський фактично не згадує «коро-
ля» та не вживає цю назву для позначення монарха), проповідник 



 

159 

наділяє особу монарха всіма належними християнськими чесно-
тами [216, арк. 12; 218, c. 274-275]. Проте такий «цар» володіє ри-
сами, що характеризують його не як візантійського василевса чи 
«московського самовладця», а, ймовірніше, як монарха зі світу 
політико-правових уявлень Речі Посполитої [216, арк. 524 зв.; 
217, с. 1419]. 

Так, «цар» приймає остаточне рішення лише «з полной й єдно-
стайной рады…» [216, арк. 524 зв.]. Така «соборність» правління 
змальовується як запорука процвітання держави, адже «речъ пос-
политая, албо Ц(а)рствїя поты трываютъ, поты от(ъ) небезпе-
ченствъ волны бываютъ, поки там(ъ) процвитаетъ й Царствуетъ 
мудрость й совѣтъ…» [217, с. 1419]. 

Далі проповідник радить всім можновладцям слухати добрих 
радників та стерегтися злих [217, c. 1421]. Проте, слід наголоси-
ти, що цей образ благочестивого монарха притаманний не тільки 
політичній культурі Речі Посполитої, але й розроблявся представ-
никами Православної традиції. Так, подібні рекомендації волода-
рю прописані у «Тестаменті Василія Великого…». Цей «теста-
мент» був знайомий українським мислителям. Зокрема, він увій-
шов до складу «Лікарства на оспалий умисл чоловічий» (Острог, 
1607), впорядкованого Даміаном Наливайком [278, c. 405]. 

Антоній Радивиловський змальовує просування особи по кар’-
єрній драбині на різні «уряды», причому така кар’єра завершуєть-
ся обійманням «царського уряду», що також є характерним для 
порядків Речі Посполитої: 
 

«…нехай кто вси перейдет(ъ) уряды сего мѣра; … нехай кто будет(ъ) 
на дворе Ц(а)рскомъ покоєвымъ, потымъ нехай будетъ Секретаромъ, по-
тымъ нехай буде(ъ)т Маршалком(ъ), нехай будет(ъ) ротмистромъ, Пол-
ковникомъ, Гетманомъ, Сенаторомъ яким высокимъ; наостаток нехай 
зостанет й Царемъ…» [217, c. 753-754]. 
 

У друкованому «Вінці…» Радивиловський прямо пише про 
вибори народом особи на роль царя, князя або «старшинство» та 
бажані критерії обрання кандидата: пристойність звичаїв, сми-
ренність, побожність, щедрість та ласкавість [218, c. 249]. Тож 
поняття «цар» у текстах Радивиловського, найімовірніше, є «мос-
ковським» лише за формою, а не за змістом. 

Щодо самого тлумачення поняття «Річ Посполита» (відома 
польська калька з латинського «республіка»), то для Антонія Ра-
дивиловського вона виступає не тільки як Литовсько-Польська 



 

160 

держава, а як синонім держави-суспільства взагалі. Так, він часто 
вживає слова «добро речи посполитої» для позначення спільного 
блага чи громадського майна (це стає зрозумілим з контексту). 
Також проповідник використовує зазначене поняття у тих місцях, 
де ця назва в загальновідомому сенсі є явно недоречною, напри-
клад, у«Слові», присвяченому святому князю Володимиру: 
 

«С(вя)тый великїй… Владимїре // памятале(съ) на тоє, же… на(дї) 
добрый прикла(дї) Царя албо Князя нѣчого нема(шъ) той же Речи Пос-
политой здоровшого, й пожитечнѣйшого…» [218, c. 249-250]. 
 

Тут, вочевидь, під Річчю Посполитою мається на увазі держа-
ва як така, що свідчить про прихильність до республіканських по-
рядків взагалі, а не до політико-територіального утворення, яке 
носило цю назву. Отже, політико-правовий світ Речі Посполитої 
можна вважати базовим орієнтиром Антонія Радивиловського. 
Проте такий орієнтир є далеко не єдиним у текстах проповідника. 

Політико-правові реалії Війська Запорізького також знайшли 
свій відбиток у повчаннях Антонія Радивиловського. Однак вони 
значно менше представлені, порівнюючи з річпосполитськими. 
Так, Радивиловський не згадує гетьмана як самовладного волода-
ря, надаючи йому роль військового лідера та приписуючи риси 
християнина, що властиві кожній людині високого стану. Цар та 
гетьман у переліку суспільної еліти зазвичай ідуть поруч із влас-
тивими їм спільними та відмінними цнотами [217, c. 1404-1405]. 
Здебільшого гетьман згадується після царя, що може говорити 
про його підпорядковану роль у політичній свідомості Антонія 
Радивиловського, що відповідало як порядкам Речі Посполитої, 
так і погляду Москви на взаємини царя з гетьманом. 

Про особливий статус гетьмана у повчаннях проповідника 
могло б побіжно свідчити те, що він досить часто називає геть- 
маном Ісуса Христа, якого Церква традиційно іменує Царем Не-
бесним. Так, у рукописному «Вінці Христовому» Антоній Ра- 
дивиловський називає Христа Гетьманом [217, c. 144], замінив- 
ши у друкованому варіанті на Царя [216, арк. 46]. В іншому міс- 
ці проповідник називає Христа одночасно Царем та Гетьманом: 
«Хр(исто)съ Сп(аси)тель … Царь над Царями, такъ Гетманъ 
над(ъ) Гетманы» [217, c. 1303]. Оскільки земний цар мав бути об-
разом Царя Небесного, то у випадку порівняння Христа й гетьма-
на цей «Imago Dei» міг би переноситися й на останнього разом із 
наданням відповідного статусу земного володаря, влада якого 



 

161 

священна (на чому наголошував ще Богдан Хмельницький: «Бо-
жою милістю Гетьман…») [251]. 

Проте слід зауважити, що такі порівняння Христа та гетьмана 
не є чимось унікальним як в українській традиції того часу, так і 
поза нею, адже вони є характерними й для інших церковних мис-
лителів другої половини XVII століття. Так, зокрема, гетьманом 
називає Христа Йоаникій Ґалятовський: «Єсть Хр(исто)съ, гетма-
номъ валечнымъ» [39, c. 119]. Таке порівняння Христа з воєна-
чальником (у тогочасній українській традиції – гетьманом) є ха-
рактерним для образу «Церкви воюючої» та є давньою традицією 
християнського письменства. Тож, зважаючи на те, що Христос 
був взірцем для кожного християнина, який мав «ревновати» йо-
му у цнотах, питання про тлумачення особливого статусу гетьма-
на щодо царської влади у системі політико-філософської складо-
вої повчань Антонія Радивиловського залишається відкритим. 

З інших маркерів суспільно-політичного життя гетьманської 
України присутній перелік «урядів» Війська Запорізького: 
 

«…быти в(ъ) Войску Гєтманомъ, Полковникомъ… Сотникомъ, 
Обознымъ, Писаромъ…» [217, c. 201]. 
 

Під «Войском» тут, вочевидь, мається на увазі саме Військо 
Запорізьке як політико-територіальне утворення. Антоній Ради-
виловський неодноразово звертається до козацької старшини з 
повчаннями та закликами: 
 

«…презацные Гетманове, Полковникове» [221, c. 41]; «Гетмановъ, 
Полковниковъ, Сотниковъ, Асауловъ, й иншихъ… Запорожцовъ…» 
[221, c. 39]; «запорозкихъ Гетмановъ…» [221, c. 53]. 
 

Також проповідник неодноразово описує ради воїнів з різних 
питань [218, c. 59], що є характерним для козацької спільноти. 
Втім, під опис «рицарського кола» підпадає й феномен сеймиків 
та сеймів Речі Посполитої, адже кожен шляхтич вважався «рица-
рем». 

Вагомою складовою політико-правових поглядів Антонія Ра-
дивиловського є сукупність образів, пов’язаних з українською іс-
торією давньоруського періоду. 

Інтерес до образів Давньої Русі в українській духовній тради-
ції був присутнім повсякчасно [133], проте особливо він активізу-
вався у XVII столітті в період формування європейських націй та 
розквіту культури бароко, яка в кожній країні «промовляла до 



 

162 

людини близькою їй мовою» [319, c. 452] та образами (зокрема, й 
історичними). Україна активно долучилася до цього процесу, і 
для неї епоха бароко стала періодом утвердження власної націо-
нальної ідентичності. У цей час підвищується зацікавлення націо-
нальною історією, у якій іде пошук свого національного «Я» та 
підстав для подальшої реалізації себе як окремого політичного 
суб’єкта, що було особливо важливо для українського суспіль-
ства XVII століття [28, c. 421-435]. 

Помітну роль у подібних пошуках відігравала спадщина Київ-
ської Русі, що активно використовувалась в релігійній літературі. 
Звернення до києворуських коренів особливо проявляло себе в 
переломні моменти української історії, коли творення та відстою-
вання власної ідентичності потребувало відповідної історичної 
аргументації. Таке відособлення себе як самостійного суб’єкта 
міжнаціональних відносин не було б можливим без використання 
образів держави Святого Володимира як обґрунтування історич-
ної тяглості власної традиції. Невід’ємною ж складовою цієї тра-
диції проголошується «благочестя грецької Віри». 

Антоній Радивиловський у повчаннях звертався не тільки до 
біблійних персонажів, але й до видатних особистостей минулого, 
зокрема і до образів відомих персоналій часів Київської Русі, 
представляючи їх взірцем для наслідування щодо плекання цнот. 
Однією з ключових фігур у когорті давньоруських образів був 
Володимир Великий, якому Радивиловський присвятив дві окре-
мі проповіді. 

Проповідник досить детально передає літописні оповідання та 
легенди про вибір віри Володимиром, хрещення самого князя у 
Херсонесі, а його синів у «Криницѣ, которую до сего часу Кіяне 
Хрещатикомъ называютъ» [218, c. 239], та киян на Почайні. Що-
правда, іноді легендам у літературній традиції того часу надаєть-
ся «сучасне звучання», щоб зробити їх зрозумілішими широкій 
аудиторії, для якої такі проповіді й призначалися. Так, в опові-
данні про вибір віри мусульмани-болгари (волзькі булгари) замі-
нюються на турків, хозари-іудеї – на «жидів», а літописні «німці 
від Риму» чітко розподіляються на німців (можливо, протестан-
тів) та саме римлян (що чітко ідентифікуються з католиками): 
 

«Были послове и о(тъ) Турковъ, были о(тъ) Нѣмцовъ, Жидовъ, й 
Римля(нъ), а жадной з(ъ) нихъ себѣ не уподобалъ» [218, c. 234]. 
  



 

163 

Вищезазначене припущення ґрунтується на чіткому розмежу-
ванні «Німців» та «Римлян», між якими вміщуються «Жиди» (іу-
деї), що не можуть бути об’єднані ні з ким з наведеного переліку, 
а отже, у легенді з’являється «зайвий» персонаж («Німці»), який 
потребує ідентифікації. Для цього слід звернути увагу на призна-
чення застосування цієї легенди. Літописний «Вибір Віри» мав на 
меті показати переваги православ’я над іншими релігіями. В умо-
вах ХVІІ століття поруч з традиційними конкурентами (ісламом, 
іудаїзмом та католицизмом) вже давно існував ще один потужний 
«гравець» – протестантизм, – і застосування легенди в первісно-
му вигляді не досягло б поставленої мети повністю, оскільки б не 
врахувало всієї повноти тогочасної релігійної палітри й залишило 
без відповіді чимало питань. Тож не згадати протестантів взагалі 
проповідник не міг. Проте, не маючи на меті полемізувати з «єре-
тиками» (цьому він приділяє багато уваги в інших проповідях), 
оскільки це не відповідало б меті «слова», а також, можливо, аби 
уникнути докорів більш освіченої частини пастви в недоречності 
подібної згадки, Антоній Радивиловський обмежився лише натя-
ком на конкурента, маркувавши його етнонімом «Німці». Зі свого 
боку, німці на той час уже давно були одними з носіїв цієї релігії 
і згадувались у літописі («Нѣмци о(тъ) Рима» [210, c. 52]), тож 
виглядали цілком правдоподібними «гостями» святого князя. До 
того ж протестантизм (у цьому випадку – лютеранство) в Україні 
тих часів маркувався як німецька релігія [321, c. 319]. 

У цих справах самому Володимиру відводиться пасивна роль 
«Божого знаряддя», оскільки всі свої звершення він робить ви-
нятково через «осяяння божественною Благодаттю», яка й спону-
кає його до покаяння та перетворює на праведника [218, c. 325]. 
Антоній Радивиловський порівнює князя Володимира з царем Да-
видом та називає обранцем Божим [218, c. 241-242]. Проповідник 
упевнений, що на Київського князя було покладено «передбачену 
Богом» місію здійснення добрих, а навіть величних справ, відтак 
Володимир був просто призначеним до спасіння. В цьому можна 
вбачати певний вплив протестантизму у його кальвіністському 
варіанті, досить поширеному на теренах Речі Посполитої: 
 

«…не Прадѣду, албо Дѣду, албо О(т)цу Владимїровому…, але єму 
самому о(т)верзе Г(оспод)ь с(е)р(д)це… увѣрити в(ъ) Х(рист)а й кр(е)с-
титися, неиншая тому єст(ь) причина, тылко же межи всѣми ими 
єди(нъ) Владимїръ был(ъ) пре(д)увѣдѣнъ з(ъ) добри(хъ) свои(хъ) и стоб-



 

164 

ливы(хъ) дѣл(ъ), которые мѣ(лъ) зоставши окр(е)ще(н)нымъ чинити, й 
пре(д)нарече(нъ) й учине(нъ) в(ъ) жизн(ь) вѣчную» [218, c. 244]. 
 

Радивиловський порівнює святого князя з Апостолом Павлом, 
спираючись на те, що обидва були грішниками та отримали про-
зріння після «чудесного» осліплення фізичного та «сліпоти ду-
ховної» [218, c. 231-232]. 

Через хрещення Володимир став сином Божим [218, c. 237] 
(проповідник прямо проводить паралелі між князем та Христом) 
та приніс Благодать на Русь, зробивши цю землю священною. От-
же, хрещення Володимира є освяченням всієї Русі, на якій після 
цієї події наступає епоха Благодаті [218, c. 235-236, 247-248] (док-
трина започаткована ще Іларіоном Київським у «Слові про Закон 
і Благодать»). Цю подію Антоній Радивиловський уподібнює до 
акту творення світу, вкладаючи в уста князя слова Творця «…да 
будетъ свѣтъ…»: 
 

«земля н(а)ша Россійская бѣ… тмою балвохвал(ъ)ства вся была 
покрытая… а Гдыся окр(е)стилъ Владимїръ С(вя)тый, й... реклъ: Да 
будетъ // свѣтъ [Вѣры Православной в(ъ) земли моей Россійской] й 
бысть тако, як от той речє, й быша...» [218, c. 235-236]. 
 

Князь виступає як особа, що втілює в собі святість Руської 
землі та її людей як «богообраних». Тут проповідник проводить 
паралель між Руссю та Ізраїлем: 
 

«Б(о)гъ з(ъ) особливой своей ку народу россійскому ласки поста- 
новилъ Кн(я)земъ, й Монархою, ведлугъ овыхъ словъ: Избрахъ Влади-
мїра быти єму Властелину на(дъ) людми моими І(зра)и(ле)м(ъ)» [218, 
c. 248]. 
 

Творчо пристосовуючи до мети проповіді 112-й псалом, Анто-
ній Радивиловський вплітає події часів Володимира у загальну 
священну історію, подаючи хрещення Русі як реалізацію біблій-
ного пророцтва: 
 

«Вѣра православная, которую на Всходѣ в(ъ) Константинополю най-
шолъ Владимїръ с(вя)тый, азажъ нє наслѣдувала въ всемъ с(о)лнца 
справедливости Хр(ис)та Г(оспо)да нашего? наслѣдовала. показался на 
Всходѣ Х(ристо)съ през(ъ) ласку свою яко с(о)лнце, показалася тамъ й 
Вѣра… зайшолъ прєз(ъ) ласку й бл(а)говоленїе свое Б(о)з(с)кое в(ъ) на-
шу Россійскую землю, зайшла тамъ й Вѣра, абы ся выполнило овое 
Пр(о)роцтво: о(тъ) Востокъ с(о)лнца до запа(да) хвально имя Г(оспод)-
не, хвална вѣра Правосла(в)ная» [218, c. 246]. 
  



 

165 

Сам Володимир набуває характерних месіанських рис та по-
рівнюється проповідником з царем Давидом, Олександром Маке-
донським та Самим Христом. Загалом згадані особливості цілком 
відповідають літературним практикам та ідейному арсеналу київ-
ського духовенства епохи бароко. 

Святий Володимир постає як уособлення всіх цнот християн-
ського володаря та є взірцем для наслідування [218, c. 249-250]. 
Тож образ князя виконує потужну морально-дидактичну роль, 
хоч згадані проповіді призначалися не стільки для морального 
повчання, скільки для прославлення святого та ствердження пере-
ваги православної Церкви і руського народу над опонентами. 

Проте, поруч з окресленням вже традиційного образу святого 
Володимира та міркуваннями про святість Русі і переваги право-
слав’я, Антоній Радивиловський подає й певні політико-правові 
ідеї, що дозволяють говорити про специфічне навантаження цьо-
го образу. 

Так, проповідник підтримує поширювану серед київського ду-
хівництва XVII ст. думку про спадкоємність московських царів 
від князя Володимира. Про це може свідчити титулатура київсь-
кого князя, що перекликається з московською. Хоч у проповідях, 
присвячених безпосередньо Володимиру, Антоній Радивиловсь-
кий не вживає до святого формулу «Цар та Великий Князь», про-
те «цар» та «князь» постійно згадуються поруч у моралістичних 
прикладах або міркуваннях про цноти володаря [218, c. 248-250]. 
Самого ж Володимира проповідник називає «Великїй Кн(я)зь й 
Самодержецъ Россійскїй Владимїръ с(вя)тый» [218, c. 248] або 
«Кн(я)земъ, й Монархою» [218, c. 248], що може тлумачитись як 
дещо завуальована московська формула. Більш відверто Володи-
мир згадується саме як «цар» у проповіді, присвяченій князям Бо-
рису та Глібу, де вказується, що вони були «с(ы)нове Царевы» 
[218, c. 276] та померли мученицькою смертю, адже розуміли, що 
це для них значно краще, ніж «бытии Царемъ й Княземъ всей 
Росс(і)йской земли» [218, c. 266]. 

Також у проповідях, присвячених Володимиру, Антоній Ради-
виловський подає ідеї, що були більш характерними для політи-
ко-правових уявлень Речі Посполитої та Війська Запорізького, 
ніж для Київської Русі чи московських порядків. 

Зокрема, у міркуваннях проповідника присутні яскраві акцен-
ти на виборному способі набуття влади володарем. Наприклад, 
звеличуючи цноти святого князя, Радивиловський стверджує, що 



 

166 

Бог поставив Володимира князем «зъ особливой своей ку народу 
Россійскому ласки» [218, c. 248], проте мотивом обрання Ним 
князя були не тільки його походження «з князів варязьких», а го-
ловним чином – цноти, що властиві ідеальному володарю. Далі 
проповідник наводить фабулу про «сейм» птахів, які обирали со-
бі царя між павичем і орлом, та висловлює думку про те, що го-
ловним мотивом при обранні народом когось на високі уряди має 
бути належний моральний образ кандидата [218, c. 250]. У цих 
міркуваннях вичленовуються декілька аспектів уявлень мислите-
ля про легітимність влади, зокрема, це санкція божественної волі, 
шляхетне походження володаря, його моральність та схвалення 
суспільством. Такі ідеї носять певні ознаки уявлень про народний 
суверенітет як джерело влади, що свідчить про прихильність про-
повідника до республіканських традицій. 

Синам Володимира – святим Борису та Глібу – Радивиловсь-
кий присвятив дві проповіді, у яких він показує їх в образі муче-
ників, носіїв цнот володаря та продовжує розкриття концепту 
«святої Русі». 

Згідно з традицією, образ Бориса та Гліба використовується 
Антонієм Радивиловським для підкреслення цінності громадянсь-
кого миру у християнському суспільстві та демонстрації шкідли-
вості незгоди й жадоби панування [218, c. 269-272]. При цьому, 
як і належить, проповідник припасовує події минулого до сучас-
них йому реалій: 
 

«Тоежся якъ видимо й в(ъ) нашєй Россїской дѣяло земли, й теперъ 
єщеся дѣет(ъ), коли нетылко ближнѣй ближняго, сусѣдъ сусѣда, але ахъ 
нестытежъ! бра(тъ) брата рожоного забивает(ъ)» [218, c. 270]. 
 

Міркуючи про особливу Божу ласку до князів, через яку вони 
спромоглися мати істинну віру, Радивиловський використовує їх 
образ для полеміки з «єретиками» та доведення переваги право-
слав’я [218, c. 261-264]. Для підтвердження своїх слів проповід-
ник солідаризується з Західною Церквою, пишучи, що «єретичні» 
(тобто, протестантські) уявлення про те, що людина сама може 
досягти істинної віри, спростовують «Учителїе с(вя)тыи так(ъ) 
Всходней яко й Заходней Ц(е)ркви» [218, c. 263]. 

Також Борис та Гліб виступають у проповідника як взірці для 
наслідування, що володіли усіма християнськими цнотами (Борис 
тут порівнюється з Самим Христом [218, c. 272]), насамперед ві-
рою та її «плодами»: 



 

167 

«…на с(е)рдцу в(ъ) нашихъ стобливыхъ Россійскихъ Кн(я)зехъ Бо-
рисѣ й Хлѣбѣ, оказалися на д(у)шахъ ихъ вси добра д(у)ховныи; оказа-
лися й Надѣя й любовъ й м(и)л(осе)рдїе, й благость, й смиренном(уд)-
рїе, й кротость й долготерпенїе» [218, c. 262]. 
 

Далі Антоній Радивиловський славить князів як носіїв цнот, 
необхідних християнському володарю: смирення, покори, чис- 
тоти, ласкавості, щедрості, побожності, зневаги до слави та ін., 
посилаючись при цьому на міркування Блаженного Августина, 
зокрема на його працю «Про град Божий» [218, c. 274-275]. 

І знову ж таки як і у проповідях, присвячених князю Володи-
миру, Радивиловський вдається до порівняння Русі та Святої Зем-
лі, називаючи першу навіть щасливішою за другу через те, що во-
на освячена кров’ю двох мучеників – Бориса та Гліба, а не одного 
Авеля, як у випадку з Палестиною: 
 

«Єсли теды щасливая была земля Палестинская, жеся при початку 
своємъ Кровїю єдиного Мученика Авеля о(тъ) Брата забитого посвяти-
ла. Ктожъ не признаетъ, же наша Россійская Земля далеко єст(ъ) щас-
лившая! гдыся… Кровїю двохъ Мучениковъ Рожоныхъ Братїй Бориса й 
Глѣба… освящаетъ» [218, c. 268]. 
 

Такі порівняння Русі зі Святою Землею, а Києва – з Єрусали-
мом були характерними для тогочасного українського церковно-
го письменства [315; 320, с. 296-330] та слугували цілі ідеологіч-
ного обґрунтування позиції української Церкви та культури як 
рівнозначної чи навіть вищої серед своїх конкурентів. Тож, Анто-
ній Радивиловський вміщував у своїх проповідях виразний ідео-
логічний аспект та намагався популяризувати ідею самодостат- 
ності українського православ’я, використовуючи давньоруські 
образи. 

Отже, в проповідях Антонія Радивиловського давньоруські об-
рази використовуються для популяризації ряду ідей, що носять 
морально-етичний та політико-правовий характер. При цьому об-
рази Давньої Русі рясніють відсилками як до порядків ментально 
близької проповіднику Речі Посполитої, так і до історіографічних 
міфів Московського царства. 

Першим, що впадає в очі при зверненні до церковних текстів 
тієї епохи, є показна лояльність до московської влади та апеляція 
до царя як захисника Церкви та народу. Такі декларації можуть 
трактуватися як загальний настрій духовенства стосовно москов-
ського царя, що «видавався їм гарантом спокою та стабільності, 



 

168 

на відміну від розбурханої міжусобицями старшинської еліти» 
[319, c. 434]. Але водночас вони можуть бути даниною тогочасній 
традиції письменства, що передбачала висловлення лояльності до 
вищої політичної влади та патронів-спонсорів, що зі змінами у 
суспільно-політичній ситуації почала переноситися з короля і 
магнатів на царя та гетьманів. 

Із прийняттям зверхності московської влади змінився лише 
об’єкт вшанування та формальне наповнення його вираження, са-
мі ж засоби та суть такої апеляції залишаються в межах поперед-
ньої традиції церковного письменства (звеличення цнот володаря, 
його герба, діянь, прохання про патронаж). Тож вихваляння цар-
ських осіб навряд чи є однозначним виразом виняткової прихиль-
ності до Москви чи її порядків, адже з великою ймовірністю такі 
вислови можуть виявитись проявом бажання дотриматись етике-
ту чи знайти міцний ґрунт під ногами та гарантію безпеки у не-
спокійні часи. 

Відтак формулу, що вміщена Антонієм Радивиловським на по-
чатку друкованого «Вінця Христова» 1688 року, що характеризує 
московських царів Івана і Петра Олексійовичів та царівну Софію 
як «Пресвѣтлѣших(ъ) Державнѣйших(ъ) и Благочестивѣйших(ъ) 
Великих(ъ) Г(осу)д(а)рей н(а)ших(ъ) Ц(а)рей й Великихъ Кн(я)-
зєй…» [216, арк. 2], а самого Автора як: «Вашего Ц(а)р(с)ка- 
го Пресвѣтлаго Вєличєства Всегдашнїй Б(о)гомолецъ, нижайшїй 
раб(ъ) й по(д)ножїє, Недостойный …» [216, арк. 16 зв.], можна 
вважати не стільки проявом «відданості підданого», скільки до-
триманням письменницького етикету стосовно осіб, що є симво-
лом вищої державної влади. На користь цього припущення свід-
чить повторення тут загальноприйнятої дипломатичної формули 
звертання до царя. 

Відомо, що особи, які вступали у листування з Москвою, були 
змушені писати свої листи у формі «чолобитних», іменуючи себе 
«рабами та підніжками його царської величності». Цим не гребу-
вали й сучасники Антонія Радивиловського – представники ко- 
зацької старшини – як гетьмани [46, c. 39-51], так і запорізькі ота-
мани [237]. 

Зважаючи на те, що гетьмани, хоч і враховували волю Москви, 
відчували себе «господарями на власній землі», а запорізькі ота-
мани фактично могли провадити незалежну політику не тільки 
від Москви, але й від наддніпрянських гетьманів: навряд чи вони 
реально усвідомлювали себе «рабами та підніжками». Тож у на-



 

169 

ведених пасажах Антонія Радивиловського скоріше йдеться про 
дотримання загальнообов’язкової етикетної норми, що перекочу-
вала в збірку церковних проповідей з суспільно-політичного дис-
курсу. 

У посвяті до «Вінця…» Радивиловський характеризує москов-
ських царів як найдостойніших монархів: 
 

«Не обрѣтохъ оубо по Ц(а)рѣ Н(е)б(ес)номъ на земли Достойнѣйша-
го, на(дъ) Ваше Ц(а)р(с)кое Пресвѣтлоє Величєство, и(н)шихъ Всем(и)-
л(ос)тивѣйшихъ Велики(хъ) Г(осу)д(а)рєй, Монарховъ Православныхъ» 
[216, арк. 11 зв.]. 
 

Далі Антоній Радивиловський за традицією наділяє царську 
родину всіма християнськими цнотами, головною з яких є захист 
православ’я: 
 

«…понеже Вѣру с(вя)тую Православнокафолическую в(ъ) Г(осу)-
д(а)р(с)твахъ своихъ распространяете, й повсюду туюж де защищаете, 
Монастырѣ же й Храмы с(вя)тыхъ Б(о)жеихъ Ц(е)рквей созидаете й 
украшаете; а безчисленныхъ в(ъ) нуждѣ бѣдствующихъ яко Братїю 
Х(ристо)ву, не токмо в(ъ) свои(хъ) Г(осу)дарства(хъ), но й в(ъ) дале-
чайши(хъ), прем(и)л(ос)тиво вспомагаете й ущедряете» [216, арк. 12]. 
 

Наведений тут акцент на захисті Віри та Церкви (зокрема, і від 
ісламської загрози) як місії російських царів був характерний для 
дискурсу українських церковних інтелектуалів другої половини 
XVII століття [319, c. 434-435]. 

Окрім цього, церковні ієрархи прагнули знайти (і часто в них 
це виходило) в особі царя покровителя, спонсора й захисника від 
старшинської сваволі та інтриг конкурентів, на що, можливо, на-
тякає у посвяті й Антоній Радивиловський: 
 

«…а(зъ) недостойны(й) дѣлате(ль), сице й сей тру(дъ) мой, по(дъ) 
покровенїе(мъ) Вашего Ц(а)р(с)каго Пресвѣ(т)ла(го) Величе(с)тва, 
моглъ сохраненъ быти о(тъ) всякихъ злословїй безбѣднѣ, й да с(ъ) нимъ 
не убоюся зла, яко Ваше Ц(а)рскоє Пресвѣтлое Величество Пребл(а)гіи 
мои защи(т)ници єсте» [216, арк. 16]. 
 

Царське достоїнство московських правителів проповідник на-
магається підтвердити їх генеалогією: 
 

«Вы єсте Великїе Г(осу)д(а)ри н(а)ши, Предостойнѣшїи; понеже 
о(тъ) корене єсте Великаго Монархи Россійскаго Владимира С(вя)таго, 
й прочїихъ єго крове й Пр(ес)тола наслѣдниковѣ, Велики(хъ) Г(осу)-
д(а)рєй Ц(а)рєй й Великихъ Кн(я)зєй Российскихъ» [216, арк. 11 зв.], 



 

170 

підтримуючи таким чином легенду про походження Романових 
від Рюриковичів та їхнє право на спадок Святого Володимира. Ця 
ідея, що народилася при московському дворі, була продубльова-
на у сучасній Антонію Радивиловському церковній історіографії 
(«Синопсис» Інокентія Ґізеля, «Кройніка» Феодосія Сафоновича) 
[319, c. 436-438], тож тут проповідник виявив лише солідарність з 
«колегами по цеху». 

Усі вищезазначені положення, що висловлюють підкреслену 
лояльність до царської влади, є цілком природними з точки зору 
традиційної позиції православної Церкви стосовно держави від-
повідно до формули – «…нема влади не від Бога» (Рим. 13:1). 
Тож Церква постійно шукала підтримки та лояльності з боку дер-
жави, хоч, з іншого боку, кожен церковнослужитель був відданий 
більше «небесній вітчизні», ніж земному володарю. Так, у руко-
писах Антоній Радивиловський наводить таке міркування (за- 
вбачливо викреслене в друкованому варіанті «Вінця Христова» 
1688 року): 
 

«Что єст(ъ) Царъ? Что монарха? ч(о)л(о)вѣкъ єстъ. а ч(о)л(о)вѣкъ 
что? Єсть тѣнь, сонъ» [217, c. 361]. 
 

І далі проповідник пояснює, чому слід служити Богу, а не 
можновладцям. 

Своєрідним у політико-правовій складовій повчань Антонія 
Радивиловського є факт змішування категорій різних політичних 
порядків, особливо при описі суспільної еліти: 
 

«мыслити бовѣмъ бытии… Княземъ, Сенаторомъ, Старостою, на 
дворѣ Царском(ъ) быти Маршалкомъ, Канцлѣромъ, Каштеляном(ъ)… 
мыслити быти… Гетманом(ъ), Полковникомъ, Ротмистромъ, албо Сот-
никомъ, обознымъ, Писаромъ…» [217, c. 201]; «Князѣ, Воеводы, Сена-
торове, Гетманове, поборцы, Старостове, й прочая» [217, c. 567]; 
«пойзришъ в станъ Ц(а)рскїй, Сенаторскїй, Княжїй, Воеводскїй, пойз-
ришъ в станы Рыцерскїе, яко то в станъ Гетманскїй, Полковницкїй, Су-
дейскїй» [217, c. 202]; «учинятъ єго Паномъ великѣмъ, учинят(ъ) єго 
Боляриномъ, Каштеляномъ, воеводою, Гетманомъ, полковникомъ; учи-
нятъ єго войтом(ъ), бурмистромъ, райцею, лавникомъ и прочая…» [217, 
c. 677]; «въ дворахъ Ц(а)рскихъ, сенаторскихъ // княжихъ, болярскихъ, 
Гетманскихъ, Полковничихъ й иншихъ, навѣть в домахъ войтовских(ъ), 
бурмистровских(ъ), радецкихъ…» [217, c. 1117-1118]. 
 

Тут ми бачимо перелік «значних урядів» Речі Посполитої, Вій-
ська Запорізького та Московського царства. Таке змішування 



 

171 

«старого» та «нового» політичних порядків говорить про власти-
ву всій бароковій культурі «еклектичність» політичного світогля-
ду, що була характерною як для Антонія Радивиловського, так і 
для інших його сучасників [318, c. 371-398]. Природою такої ек-
лектики можна вважати ментальні особливості автора, що інте-
лектуально сформувався ще до козацької революції під впливом 
«могилянського оновлення», свідому чи несвідому корекцію по-
літичних уявлень та образів, що їх передають залежно від кон’-
юнктури політичного життя, а також особливу здатність світогля-
ду «людини бароко» поєднувати в єдине ціле навіть непоєднува-
не з нашої точки зору (це стосується і образів, і ідей). Врешті, 
цілком можливо, що нові політичні реалії, насамперед правова 
система Московського царства, яка принципово відрізнялася від 
звичних Радивиловському світів Речі Посполитої та Гетьманату, 
доволі складно надавалися розумінню українському мислителю, і 
він нанизував назви різних урядів, намагаючись знайти відповід-
ники чи просто не завжди усвідомлюючи різницю поміж ними. 
 

***** 
Отже, звертаючись до політичної тематики, проповідник ко-

ристується близькими для себе й сучасників поняттями політико-
правових уявлень Речі Посполитої, додаючи до них особливості 
нового козацько-старшинського політичного укладу. У цю міша-
нину додаються апеляції до московського трону, що служить для 
проповідника символом вищої влади православного монарха. 
Але, висловлюючи свою лояльність до Москви, Антоній Радиви-
ловський не заглиблюється в подробиці політичного життя царсь-
кого двору та його підданих, тож символ залишається лише сим-
волом. Така характеристика є типовою для українських ієрархів, 
які виявляли зовнішню лояльність до царської влади і частково 
навіть служили її дипломатичним інтересам, але мали явну нехіть 
до запровадження «московських порядків» на своїй території та 
ще довго обстоювали свою окремішність [326, c. 152]. 

Порівняно менша кількість посилань у проповідях Антонія Ра-
дивиловського на образи козацько-старшинського політичного 
життя та «неувага» до московських порядків свідчить про «річ- 
посполитськість» політичного світогляду проповідника, у якому 
нерозривно злилися політичні світи Русі та Речі Посполитої (як 
політичного ладу) з філософськими політико-правовими ідеалами 
республіканізму й уявленнями про громадянські свободи, що ціл-



 

172 

ком відповідають тенденціям тогочасної політичної і правової фі-
лософської думки. 

Давньоруські образи використовуються проповідником для 
популяризації ряду ідей, що носять морально-етичний та політи-
ко-правовий характер. Так, у морально-етичному аспекті «святі 
князі» постають як носії цнот доброго християнина, ідеального 
володаря та як взірець для наслідування. Що стосується релігій-
но-політичного навантаження цих образів, то вони слугують інте-
ресам Церкви, використовуючись для обґрунтування ідей вищос-
ті православної віри над усіма іншими. Так, образ князя Володи-
мира застосовується проповідником для обґрунтування переваги 
православних у змаганні з католиками, мусульманами, іудеями 
та, гіпотетично, з протестантами. 

Також києворуські образи використовуються проповідником 
для підняття престижу української Церкви як такої, що має апос-
тольське походження та знаходиться на святій землі – Русі, що є 
другою Палестиною у центрі з Києвом – другим Єрусалимом. 
Водночас давньоруські образи застосовуються автором для 
трансляції політичних ідей, що стосуються як обслуговування по-
літичних міфів московського двору, так і підтримки місцевих по-
літико-правових уявлень, що характеризуються досить виразни-
ми тенденціями до республіканізму. 
 
 
 

 
  



 

173 

РОЗДІЛ 4. 
 

МЕТА ЛЮДСЬКОГО ЖИТТЯ 
У РЕЦЕПЦІЇ АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО 

 

Питання про мету життя є однією з центральних морально-
етичних проблем, що розглядалася мислителями минулого у 
зв’язку з осмисленням сенсу людського існування. Різноманіття 
уявлень про даний феномен, що пропонувались філософами дав-
нини, можна звести до єдиної максими: мета життя людини реалі-
зується у прагненні до блага як вищої цінності, що «поєднується з 
питанням про справжнє або добре життя» [15, c. 5]. Самі ж уяв-
лення про благо обіймають широке коло явищ: моральні чесноти, 
тілесні й духовні задоволення, матеріальні цінності, соціальний 
успіх й нарешті – щастя, яке досягається володінням зазначеними 
благами [166, c. 117, 211]. 

Отже, можна зазначити, що мета життя та щастя – досить тіс-
но пов’язані поняття. Погляд на щастя в різних його формах як на 
мету життя людини сформувався в епоху Античності й залишався 
провідним для класичної етики, принаймні до початку ХІХ сто-
ліття [166, c. 213]. 

Звісно, що щастя є не єдиною можливою метою життя люди-
ни, що мала місце в історії філософії. Однак, не маючи можливос-
ті в межах одного дослідження розглянути весь спектр уявлень 
про мету життя, я зосереджусь саме на феліцитарному аспекті да-
ної проблеми як основному для періоду, що становить хроноло- 
гічні межі цієї розвідки. 

Проблема щастя в різних його аспектах зачіпається українсь-
кими церковними мислителями XVІІ ст. у зв’язку з розбудовою 
системи морального вчення та наданням пастві рекомендацій що-
до особливостей ведення життя доброго християнина. Кожне мо-
ральне явище чи вчинок людини оцінювались церковними інте-
лектуалами з точки зору його відповідності «блаженному» життю 
та сприянню/не сприянню у досягненні остаточної мети небесно-
го блаженства, що є вищим ступенем щастя. З огляду на це, мож-
на стверджувати, що осмислення щастя як вищої телеономної ка-
тегорії належить до кола центральних проблем вітчизняної релі-
гійно-філософської думки епохи бароко. 

Аналіз текстів церковних авторів XVII ст. вказує, що їх розу-
міння щастя є багатоаспектним. Щастя тлумачилося ними як: 
  



 

174 

– блаженство, що містило в собі вічне щастя на небесах та бла-
женство святого життя на землі; 

– «благословенність» доброго християнина, що супроводжува-
лась духовним багатством чеснот та зовнішнім благополуччям; 

– земне щастя, пов’язане з володінням «світськими» благами, 
що є загальною метою життя людини в суспільстві, незалежно від 
її морального стану; 

– радість від володіння благами та помірного користування 
ними, від позитивних подій та сприятливого протікання життя; 

– радість від гріховної тілесної насолоди та емоції, пов’язані з 
пристрастями, що мають негативний характер (хіть, радість від 
чужого горя тощо); 

– успіх, випадкова удача, посмішка фортуни, джерелом якої є 
Божественна воля. Вона може приходити з благою метою (наго-
рода, знамення тощо) або як диявольська спокуса, омана, ознака 
осудження… 

Усі ці тлумачення щастя досить часто накладалися одне на од-
не та змішувались у єдиному сюжеті морального повчання, що 
ускладнює їх розмежування й осмислення. 

Навіть цей побіжний погляд на вживання лексеми «щастя» в 
текстах українських мислителів епохи бароко породжує чимало 
проблемних питань: 

– Яким був набір лексичних засобів передачі цієї категорії? 
– Від чого залежало вживання окремих лексем для позначення 

щастя? 
– Який сенс вкладали в це явище церковні інтелектуали в тій 

чи тій ситуації? 
– Які традиції вплинули на їх уявлення про щастя? 
– Яким чином узгоджувались колізії між протилежними сенса-

ми цього феномену (земне/небесне, спокуса/нагорода, радість/на-
солода…) тощо. 

Багатоаспектність та породжена майже повною відсутністю 
спеціальних досліджень смислова «аморфність» уявлень про щас-
тя в українській духовній культурі XVII ст. спонукає до детальні-
шого розгляду цієї проблеми. Розкриття цього питання не тільки 
заповнить відповідну лакуну у вітчизняній науці, але й може в 
подальшому допомогти узагальнити накопичений іншими дослід-
женнями матеріал, що стосується історії таких філософських по-
нять, як: чеснота, свобода, честь… Адже всі ці поняття пов’язані 
зі щастям, яке є і проміжною, і остаточною метою морального 



 

175 

життя в тогочасній (а багато в чому й у сучасній) аксіологічній 
парадигмі. Отже, вивчення уявлень про щастя в українській тра-
диції XVII ст. може дати додатковий ключ до розуміння «духу 
епохи» та побудови цілісної моделі морально-етичних уявлень 
«людини бароко». 

Важливою проблемою при вивченні уявлень про щастя в твор-
чості Антонія Радивиловського та інших церковних інтелектуалів 
XVII ст. є дослідження мовного арсеналу передачі семантичного 
поля лексеми «щастя», що застосовувався ними. Аналіз лексич-
ного ряду, прийнятого Радивиловським для відтворення уявлень 
про «щастя», а також порівняння застосування відповідних мов-
них засобів із практиками інших мислителів епохи бароко, дозво-
лив виокремити основні аспекти, з яких складається загальний 
концепт щасливого життя, притаманний ранньомодерній вітчиз-
няній культурі. Своєю чергою, це дозволило визначити її відпо- 
відність/невідповідність європейському інтелектуальному прос-
тору. Також це допомогло з’ясувати особливості культурного 
збагачення староукраїнської мови та функціонування філософ- 
ської лексики у вітчизняному культурному просторі, ступінь та 
шляхи запозичень цих лексем з інших мов. 

Відповідно до логіки дослідження, в цьому розділі здійснено 
розгляд інтерпретації проблеми щастя в європейській традиції. 
Наступним етапом є дослідження лексичних та змістових форм 
маркування уявлень про «щастя» в обраних для аналізу текстах. 
Далі систематизовано погляди Антонія Радивиловського на бла-
женство як вище щастя й остаточну мету – в контексті спадщини 
інших церковних мислителів його епохи. 
 

4.1. ФЕЛІЦИТАРНИЙ АСПЕКТ УЯВЛЕНЬ 
ПРО МЕТУ ЖИТТЯ В ЄВРОПЕЙСЬКІЙ ТРАДИЦІЇ 

 

Однією з фундаментальних категорій етики вважається щастя, 
що поруч з категоріями блага, добра, зла, сенсу життя, смерті, 
свободи, справедливості, любові складає фундамент універсаль-
ної аксіологічної парадигми суспільної та особистісної моральної 
свідомості. Категорія «щастя» є засадничою для аналізу мораль-
но-етичної системи, норм поведінки, що пропонуються певною 
епохою або традицією. На думку Абдусалама Гусейнова, саме у 
зв’язку з уявленнями про «щастя» сформувалося поняття чесноти 
та її філософсько-етичне осмислення. Під час пошуків відповіді 



 

176 

на питання про те, що робить людину щасливою, було вироблене 
поняття моральної досконалості та етичних чеснот [62]. 

Проблемі щастя присвячено низку фундаментальних дослід-
жень та розвідок. Проте, незважаючи на постійний інтерес до 
цього феномену, щастя й досі, за висловом польського філософа 
Владислава Татаркевича, є «поняттям важким, для багатьох неви-
значеним та туманним» [261, c. 282]. Ця багатоаспектність робить 
проблему щастя цікавою для дослідницького пера. 

Уявлення про щастя в українській духовній культурі XVII ст. 
належить до малодосліджених проблем, а на матеріалі церковної 
проповіді це питання зачіпалося лише побіжно при розгляді різ-
них аспектів морально-етичної та антропологічної проблематики. 
Спеціальні студії, присвячені зазначеній проблемі, наразі фактич-
но відсутні. 

Зважаючи на компілятивний характер творчості українських 
мислителів цієї епохи, аналіз зазначеної проблеми слід розпочати 
з огляду уявлень про щастя, що склалися в різних філософських 
традиціях, які, зі свого боку, стали фундаментом формування фі-
лософської культури могилянського кола. 

Філософське осмислення щастя у європейській традиції по- 
чинається вже в межах Античності, яка пропонує свої моделі 
щасливого життя. Так, у соціальній етиці давньогрецького полі- 
су щастя осмислюється як сукупність зовнішніх ознак благопо-
луччя: добробуту, соціального статусу, здоров’я, або як відсут-
ність страждання [111, c. 349-355]. Відповідно, ідеалом щасливо-
го життя була наявність родини, матеріальний добробут, грома-
дянська активність, суспільне визнання у вигляді «громадських 
почестей» і «добра» смерть (на війні або від старості серед чис-
ленної родини) [233, c. 16-25]. Однак, ця «загальноприйнята» опі-
нія образу щастя є далеко не єдиною для античної культури. 

Давньогрецька культура мала для позначення цієї категорії до-
сить розгалужений лексичний арсенал. Так, слова μακαριότης, 
μακάριος (makariótēs, makários) позначали переважно блаженне, 
позбавлене страждань існування богів і людей, що виявляється і в 
зовнішньому благополуччі [117]. Поняття «щастя» також переда-
валося лексемами: 

– εὐδαιμονία (eudaimonía) – блаженство, можливе лише при за-
ступництві благого божества, демона (δαίμων), часто використо-
вувалося як синонім μακαριότης [117]; 
  



 

177 

– ὄλβος (ólbos) – переважно зовнішнє щастя, добробут, багат- 
ство [262, c. 257-258]; 

– εὐτυχία, τύχη (eutychía, tuche) – щастя, удача, везіння, що спів-
відносяться з поняттями фатуму, фортуни, долі, випадку [233, 
c. 16]; 

– ἡδονή (hēdonḗ) – задоволення, чуттєва насолода [7]. 
Усі ці аспекти щастя мали своє специфічне наповнення та пе-

репліталися в складних взаємозв’язках. 
В античній культурі простежується два основні погляди на 

джерела щастя. Перша точка зору стверджувала його походжен- 
ня від богів. Давньогрецьке слово «евдемонія» (εὐδαιμονία), яке 
позначало щастя, складалось з двох компонентів: εὖ – добро, 
δαίμων – божество, що дослівно перекладалось як «доля людини 
під покровительством богів» [117]. Також щастя могло походити 
від обумовленого богами чи долею випадку (удачі). У грецькій 
міфології за щасливий випадок відповідала богиня Тю́хе (Тіхе, 
Тихе, Тіхея, давньогрецькою Τύχη, «випадок», те, що випало при 
жеребкуванні). У Римі таке щастя позначалось ім’ям богині – 
Фортуна. Саме слово fortuna мало два значення – удача і доля 
[215, c. 362-369]. Атрибутами богині був ріг достатку та колесо. 
Вона уособлювала божественну милість, яка є мінливою: вчораш-
ні «щасливчики» можуть бути швидко позбавлені свого щастя. 

Другим варіантом джерела щастя було творення його самою 
людиною, яка через працю та самовдосконалення здобуває його 
як винагороду за докладені зусилля. Боги при цьому можуть за-
лишатися поза увагою або відігравати роль справедливих вищих 
сил, які винагороджують гідних [208, c. 74]. 

Відповідно, у змісті щастя розмежовувались два різні за по-
ходженням компоненти: той, який залежить від самого суб’єкта 
та його активності, і також той, що не залежить від людини та 
обумовлюється зовнішніми факторами (доля, випадок, воля бо-
гів…). Тому питання про сутність щастя та його досяжність було 
пов’язане з питанням про те, чи залежить щастя здебільшого від 
зовнішніх обставин, чи може бути досягнуте людиною самостій-
но. Вважалося, що те, що залежить від людини, обумовлювалось 
її моральними чеснотами. Центральною проблемою античної ети-
ки стало співвідношення чесноти та щастя, а точніше, роль мо-
ральних чеснот у системі факторів, які обумовлюють щастя [62]. 
Щастя людини та її доброчесність пов’язував між собою вже Со-
крат [351, c. 25]. 



 

178 

На думку А. Гусейнова [62], антична культура запропонувала 
три підходи до вирішення цього питання, які надалі відігравали 
фундаментальну роль для міркувань європейських мислителів 
над проблемами людської моральності. Перший розглядає чесно-
ти як засіб досягнення щастя, що, власне, і є метою людського 
життя. У цьому випадку саме щастя може тлумачитись по-різно-
му. Так, учень Сократа Арістіпп Кіренський ототожнював щастя 
з насолодою, започаткувавши напрямок гедонізму. Тілесна насо-
лода розглядалася мислителем як істинне благо та мета життя 
людини [166]. Щастя в цій традиції також може ототожнюватись 
з успіхом або з відсутністю тілесних страждань та душевною без-
турботністю. Останній погляд втілився в евдемоністичній тради-
ції, започаткованій Епікуром. Щастя тут постає вищим принци-
пом та метою людської моральності. Із задоволень Епікур визна-
вав лише ті, що ведуть до щастя, яке позбавлене тілесних страж-
дань та душевного неспокою. А отже, філософ наголошував зде-
більшого на духовних втіхах, які не набридають та не несуть не-
гативних наслідків. При цьому він розрізняв пасивні задоволення 
(відсутність страждань та атараксію – безтурботність душі) і ак-
тивні (радість та веселощі). Етика Епікура надає вагомого значен-
ня філософському пізнанню, дружбі, естетичній насолоді. Саме 
вони можуть дати людині стан безтурботності та відсутності 
страху [166]. 

Згідно з другим підходом, щастя розглядається як наслідок 
чесноти. Такої точки зору дотримувались стоїки і кініки. Так, Ан-
тісфен та Діоген Синопський пов’язували щастя із внутрішньою 
незалежністю людини та вмінням жити відповідно до природи, 
що дає свободу. Для стоїків (Цицерона, Сенеки, Марка Аврелія) 
щастя є наслідком сили характеру, що унезалежнює людину від 
обставин, а моральна досконалість індивіда збігається із внутріш-
ньою стійкістю, що має джерелом розум [62]. У цьому відношен-
ні істинне щастя, яке у Сенеки позначалося лексемою felicitas, 
протиставляється фортуні (успіху, пов’язаному з багатством, 
почестями, суспільним визнанням тощо), яка є уявним щастям, 
оскільки робить людину залежною від зовнішніх обставин. Від-
повідно, моральним ідеалом стоїків є мудрець, що знаходиться в 
блаженному стані незворушності – апатії, яка є істинним щастям. 

Третій принцип, який було закладено Аристотелем, певною 
мірою синтезує два щойно згадані, стверджуючи, що чесноти є 
одночасно і шляхом до щастя, і головним його елементом. Відпо-



 

179 

відно до вчення Аристотеля, щастя трактується як «діяльність ду-
ші у повноті чесноти» [11]. Ця діяльність пов’язна з самореалі- 
зацією, розвитком і використанням важливих здібностей люди- 
ни. Така досконала діяльність відбувається відповідно до «другої 
природи», що проявляється у людини як діяльнісний розум. Свої 
власні унікальні задоволення й чесноти, що ведуть до щастя, 
властиві розумно влаштованій природі людини. Роль розуму у 
вченні Аристотеля є досить значною, оскільки досягненню щастя 
він надавав раціональне обґрунтування. Загалом, за Аристотелем, 
природу людини характеризує здатність мислити (вона має ро-
зумну душу) й творити політичні організації (людина – «політич-
на тварина»). Ці здатності властиві лише людині, а отже, вони об-
умовлюють те, що лише їй властиве щастя, яке не є винятково да-
рунком вищих сил, а визначається самостійною діяльністю інди-
віда [62]. 

Такий підхід пов’язує щастя з аналізом конкретних видів люд-
ської діяльності та обставин життя. Наприклад, у «Нікомаховій 
етиці» філософ пише: «для одних щастя – це щось наочне й оче-
видне, скажімо, задоволення, багатство чи пошана: у різних лю-
дей різне; а часто навіть для однієї людини щастя – то одне, то ін-
ше: адже, захворівши, люди бачать щастя у здоров'ї, збіднівши – 
у багатстві, а знаючи за собою неуцтво, захоплюються тими, хто 
розмірковує про що-небудь велике і таке, що перевищує їхнє ро-
зуміння» [11]. Цей підхід дозволяє розглядати співвідношення 
особистого та суспільного (громадського) щастя, його людського 
(земного) та божественного рівнів. Поняття «щастя» в загальному 
вигляді позначає найбільш повне втілення людського призначен-
ня в індивідуальній долі. Щасливим є життя, яке реалізувалося у 
гармонійному поєднаннї всіх його проявів, у повноті бажань та 
можливостей, у володінні найбільшими благами, у стійкому стані 
емоційного піднесення, радості. Це характеризує людину як істо-
ту, яка призначена бути щасливою [62]. Отже, у вченні Аристоте-
ля відбувається постулювання щастя як моральної мети життя 
людини. Сам філософ з цього приводу пише: «як більшість, так і 
люди витончені, називають найвищим благом щастя (ευδαιμονία), 
а під благоденством і благополуччям мають на увазі те ж саме, 
що й під щасливим життям» [11]. 

Ця мета може мати свою градацію та набувати різного вигляду 
залежно від обставин життя та вибору індивіда. Щастя, що дося-
гається фізичною насолодою, є тваринним видом щастя, а отже, 



 

180 

не є прийнятним для ролі досконалого людського щастя. Відтак, 
щасливими визнаються громадський діяч, що активно служить 
батьківщині та отримує почесті, а також філософ, який веде спо-
глядальне життя (вища форма щастя) [351, c. 49]. Аристотель, од-
нак, не применшує роль фізіологічних потреб (їжі, одягу, жит-
ла…), без задоволення яких людина не може бути щасливою, та 
матеріальних засобів для гідного життя й прекрасних вчинків. 

Отже, на думку Аристотеля, досягнення щастя деякою мірою 
залежить від зовнішніх чинників (долі), але в основному визнача-
ється діяльністю самої людини і її чеснотами [266, c. 37-38]. Щас-
тя може досягатися тілесними насолодами, доброчесною діяль-
ністю громадянина та споглядальним життям філософа. В остан-
ньому відображається божественне щастя, адже щастя богів та-
кож є споглядальним [11]. 

Щастя визнається метою людини, яка має низку рівнів: сус-
пільний (εὐδαιμονία), пов’язаний з етичними чеснотами, та вищий 
споглядальний рівень (μακαρίτας), пов’язаний з діаноетичними 
чеснотами (доступний богам та частково – філософам). Зазначене 
розмежування породило термінологічне розрізнення щастя і бла-
женства [62]. Така відмінність рівнів щастя є характерною для 
поглядів уже згадуваного Епікура, який говорив про щастя двох 
родів: вище, до якого не можливо щось додати і яке властиве 
богам, та те щастя, яке допускає збільшення чи зменшення насо-
лод і яке властиве людям. Таке розмежування людського та бо-
жественного щастя згодом оформилося у релігійно-філософських 
вченнях (зокрема у християнській моральній теології) в уявлен- 
ня про відмінність земного щастя та небесного блаженства. Бла- 
женство стало семантичним дублетом щастя [36, c. 112]. 

Епоха Середньовіччя успадкувала античну традицію, синте-
зувавши її із християнським вченням у творчості Отців Церкви та 
схоластів. Відповідно, в уявленнях про щастя почала превалюва-
ти релігійна складова з акцентом на вищості «небесного блажен-
ства», порівняно з «дочасним земним щастям», яке вважалося 
церковними мислителями нетривким та ілюзорним або навіть не-
безпечним для спасіння душі [96, c. 20]. 

Успадкувавши етичне вчення Аристотеля разом з уявленням 
про щастя як мету людської діяльності, християнські мислителі 
надали перевагу його релігійному аспекту. «Земне щастя» не мо-
же сприйматися як остаточна мета життя християнина, отож щас-
тя, як ідеал, на землі не досяжне. Проте, щастя може бути досяг-



 

181 

нуте як винагорода за земні чесноти в потойбічному житті. Про-
міжною метою життя людини є збереження душі від гріха за до-
помогою виконання приписів Церкви та заповідей. Система мора-
лі почала сприйматися не як система особистих людських чеснот, 
а як система надіндивідуальних норм релігійних заповідей [266, 
c. 168], дотримання яких є головним джерелом доброчесності. А 
сама християнська доброчесність виступає засобом досягнення 
кінцевої мети – вічного блаженства в Царстві Небесному, заради 
якого слід терпіти труднощі в земному житті. Іоан Златоуст пи- 
ше з цього приводу: «Для заспокоєння буде інший час; досягати 
досконалості нам слід за допомогою скорботи» [105]. 

Абсолютним, остаточним щастям (ціллю цілей) є споглядання 
Бога або «блаженне бачення». Тобто небесне блаженство у хрис-
тиянській етиці виходить на перший план, нівелюючи цінність 
щастя земного. Наприклад, Боецій писав, що щастям є Бог, і лю-
ди можуть стати щасливими, лише долучившись до божественно-
го [351, c. 117]. 

Августин присвятив ученню про блаженство-щастя трактат 
«De beata vita» («Про благе (блаженне, щасливе) життя») та неод-
норазово згадував про нього в інших працях. Так, у десятій книзі 
«Сповіді» він пише, що стремління до щастя є природнім для лю-
дини: «Але, хіба не всі хочуть щасливого життя? Нікого ж нема, 
хто б не хотів його! Де ж про нього дізналися, щоб так його хоті-
ти? Де побачили, щоб полюбити? Не знаю як, але ми ним, звісно, 
володіємо, по-різному, правда; один щасливий тоді, коли вже жи-
ве щасливим життям; інші щасливі надією на нього – останні 
щасливі в меншій мірі, ніж ті, хто щасливий насправді, але все ж 
їм краще, ніж тим, хто і не живе щасливим життям і не сподіва-
ється на нього. І все-таки, не знай і вони якимось чином про ньо-
го, вони б так не хотіли бути щасливими; а що вони хочуть, це 
безсумнівно... І якби можна було разом запитати всіх: чи хочуть 
вони бути щасливі, всі, не вагаючись, відповіли б, що хочуть» [1]. 

Стосовно сутності щастя Августин писав, що істинним щас-
тям є Бог, і блаженства можна досягти лише через пізнання Бога 
й випробування душі за допомогою віри та розуму. Тож на землі 
щастя досягти неможливо [351, c. 96-111] й ті, хто бажає щастя 
без Бога, обманюють себе: «ті, хто не хоче радіти Тобою (Госпо-
ди) – тільки в цьому і є щасливе життя, – не хочуть насправді 
щасливого життя... Адже щасливе життя – це радість, що даруєть-
ся істиною, тобто Тобою, Господи» [1]. 



 

182 

Усе це призводило до тенденції певного стирання відміннос-
тей між поняттями щастя та блаженства, що спостерігалося в не-
оплатонічній та патристичній традиції. Так, у Прокла та грецьких 
Отців Церкви поняття makaria (= лат. beatitudo) було нерозривно 
пов’язане з eudaimonia (= лат. felicitas). Щоправда, останнє могло 
мати зовсім не Аристотелівський сенс і також тяжіти до потой-
бічного блаженства [287]. У такому випадку в латинських текстах 
воно вживається як aeterna felicitas (вічне щастя). На думку Ми-
хайла Хорькова, ці два поняття мали джерелом різні царини зна-
ння (теологію та філософію), а отже, у межах єдиного тексту во-
ни, як правило, були пов’язані метафорично. При цьому їх зв’я-
зок міг бути взаємним: у філософському контексті beatitudo ви-
ступало метафорою felicitas, а в богословському навпаки [287]. 

У спадщині Августина aeterna felicitas вживається для позна-
чення вічного блаженства та еквівалент beatitudo, обидва поняття 
використовуються ним з однаковою частотою та наповнюються 
близьким значенням [287]. Пізніше Северин Боецій також корис-
тується обома поняттями в своїх міркуваннях про щастя [365, 
c. 237-248]. 

Таке вживання цих понять, освячене авторитетом Августина, 
дісталося латинському Середньовіччю як частина спільної піз- 
ньоантичної та ранньохристиянської спадщини. Схоласти послі-
довно розмежовують felicitas та beatitudo [36] або ж використову-
ють їх як замінники. Як пише М. Хорьков, метафора блаженства, 
що утворюється понятійною парою beatitudo – felicitas, отримує 
синонімічний характер у творчості Томи Аквінського. Для нього 
aeterna felicitas – це парне поняття до більш коректного з бого-
словської точки зору і тому більш прийнятного для вжитку в тео-
логічному тексті поняття beatitudo, через цей зв’язок aeterna 
felicitas також вживається Аквінатом. Обидва поняття виявляють-
ся тісно переплетеними між собою, що часто створюють загальні, 
неподільні за змістом контексти [287]. 

Проте поняття aeterna felicitas як замінник beatitudo має друго-
рядне значення, яке одразу дається взнаки, коли синонімічність 
цих понять порушується. Тома Аквінський створив своє вчення у 
тісному зв’язку з етикою Аристотеля, тож ідея Стагірита про два 
види щастя мала вплив на розуміння щастя Аквінатом, і поняття 
felicitas, тісно пов’язане з етикою Аристотеля, отримує власне 
своєрідне забарвлення. 
  



 

183 

За Томою Аквінським, вищим благом (блаженством) для лю-
дини є єдність з Богом, інтелектуальне бачення Його. Таке бла-
женство не пов’язане з емпіричним, чуттєвим задоволенням, воно 
є результатом інтелектуальної діяльності людини. В земному сві-
ті блаженство обмежене чуттєвою природою людини, тож повне 
блаженство досяжне лише в загробному житті [266, c. 368]. 

Але він стверджує, що недосконале щастя (felicitas) все ж мо-
же бути досягнуте людиною в земному житті. Тут Тома Аквін- 
ський, безперечно, знаходиться під впливом Аристотеля, який 
стверджував, що щастя досягається актуалізацією природних 
здатностей людини. Найважливішою серед них є здатність мис-
лити, а отже, людина може досягти щастя пропорційно доступ-
ності істини розуму. Людський розум здатен (хоч і обмежено) 
сприймати істину, а отже – наблизитись до розуміння Бога, що є 
щастям. У той час, коли досконале пізнання Бога відбуватиметься 
на небесах, на землі можна досягти «недосконалого аналогу» цьо-
го бачення. Тож, Аквінат проводить розмежування між повним 
щастям beatitudo та неповним felicitas [332, c. 395-404]. Завдяки 
цьому вчення Томи Аквінського про щастя займає проміжне ста-
новище між вченням Августина, який стверджував, що через ро-
зум щастя в його вищому значенні (пізнання Бога) на землі недо-
сяжне, та Аристотеля, який уважав можливим досягнення щастя 
протягом життя за рахунок розвитку свого потенціалу. 

Після Томи Аквінського, під впливом теологічних дискусій, 
поняття aeterna felicitas поступово зникає з богословського лекси-
кону на користь beatitudo та зустрічається лише в своєму почат-
ковому сенсі, пов’язаному з «Нікомаховою етикою» Аристотеля, 
і не як aeterna felicitas, а просто як felicitas [287]. Тож розрив між 
видами щастя поступово відновлюється. Отже, можна говорити 
про три базові поняття схоластичної філософії, що відображали 
уявлення про щастя: beatitudo – вище щастя, небесне блаженство; 
aeterna felicitas – дублет beatitudo, або ж земне блаженство свято-
го, який досягнув духовного бачення Бога; felicitas – благословен-
не життя християнина під Божою опікою. 

Не оминула християнська етика й поняття фортуни, хоча й на-
далі надавала йому другорядного значення порівняно з блаженст-
вом. Так, Боецій у праці «De consolatione philosophiae» («Розрада 
від філософії») християнізував ідею колеса фортуни (лат. Rota 
Fortunae). Фортуна для Боеція є інструментом у руках Бога, за 
допомогою якого Творець перевіряє стійкість християн перед 



 

184 

спокусами та нещастями [340, c. 35]. Іоан Златоуст пише, що Гос-
подь керує людською долею, мудро даючи щастя та нещастя за-
для нашого блага: «(Бог) не дозволяє нам: ні постійно бідувати, 
щоб ми не зневірилися, ні постійно перебувати у благоденстві, 
щоб ми не занепали» [105]. Тож християнину слід проявляти по-
мірність та стійкість духу в щасті та нещасті, що є близьким до 
стоїчного ідеалу, до якого звертались Отці Церкви. Григорій Бо-
гослов (вочевидь, цитуючи Клеобула) у листі до Григорія Нісь-
кого з цього приводу пише: «філософія вміє і те й інше: і щастям 
користуватися помірно, і в скорботах дотримуватися благопри-
стойності» [54]. 

Як і в етиці стоїцизму, у християнській традиції фортуна зали-
шається оманливою, з цього приводу Боецій пише: «Я знаю, як 
Фортуна найбільш приязна та приваблююча для тих, кого хоче 
обманути, доки вона не переповнить їх смутою нестерпимою, по-
кинувши, коли вони найменше того очікують…» [23]. Григорій 
Богослов також вважає земні блага, що даються фортуною, нена-
дійними: «…тутешні блага швидко протікають, даються на годи-
ну, і подібно до камінчиків у грі, перекидаються з місця на місце і 
переходять то до тих, то до інших; нічого тут не можна назвати 
своїм, все або час відніме, або заздрість переведе в чужі руки. … 
Видимі блага піддаються і піддають нас то тим, то іншим прим-
хам, то підносяться вгору, то падають вниз і кружляють як у ви-
хорі, і перш, ніж здобудемо них, тікають і віддаляються від нас, і 
таким чином грають нами, обманюють нас» [55]. 

Для Середньовіччя фортуна та успіх, поруч із насолодою та 
земними благами, залишаються спокусами, які не мають відно-
шення до істинного щастя. Так, Іоан Златоуст пише, що спокуси 
земного щастя можуть розбестити людину: «Щастя легко може 
звабити і розбестити людей неуважних» [105]. Таке щастя часто є 
спокусою від диявола та несе за собою шкоду для душі: «Диявол 
багато обіцяє нам, але не з тим, щоб дати, а щоб у нас взяти. Обі-
цяє доставити багатство за допомогою розкрадання, з тим, щоб 
відібрати в нас Царство і правду; розстеляє по землі скарби, як би 
сітки та мережі, для того, щоб позбавити і цих скарбів, і небес-
них; хоче збагатити нас тут, щоб ми не мали багатства Там» 
[105]. 

Земні блага для Отців Церкви є недосконалими, люди праг-
нуть їх лише тому, що не знають справжнього блага, але ці споку-
си не здатні задовольнити їх та принести їм дійсну користь. Ва-



 

185 

силь Великий з цього приводу зауважує: «…неосвічені люди і 
світолюбці, не знаючи природи самого добра, часто називають 
блаженним те, що не має ніякої ціни: багатство, здоров’я, блиску-
че життя – все, що по природі своїй не є добро, тому що не тільки 
зручно змінюється на протилежне, а й власників своїх не може 
зробити добрими. Бо кого зробило справедливим багатство або 
цнотливим здоров’я! Навпаки того, кожен з цих дарів для тих, 
хто зловживає ними, часто сприяє до гріха» [31]. 

Тома Аквінський не вважає щастям оволодіння земними бла-
гами, оскільки вони є недосконалими, а щастя людини може міс-
титися лише в досконалому, яке не залишає бажати кращого. Та-
ким вищим благом є лише Бог, пізнання якого дає людині бла-
женство [280], а фортуна, тілесні втіхи та успіх не можуть дати 
індивіду повного задоволення. 

Таким чином, в епоху Середньовіччя поняття «щастя» набуває 
християнського релігійного забарвлення. Відповідно, першоряд-
ного значення набуває дублет поняття «щастя» – блаженство, яке 
розуміється як вища мета життя християнина, яка стосується пе-
ребування в Царстві Небесному. Земне щастя відходить на дру-
гий план і розуміється в двох аспектах. По-перше, як недосконале 
відображення небесного блаженства, що проявляється у досяг-
ненні християнського благочестя, яке необхідне для спасіння ду-
ші, та обмеженого розуміння Бога шляхом засвоєння основ Віри 
та містичного або інтелектуального «споглядання» божественної 
істини. Земне щастя як задоволення (в гедоністичному чи епіку-
рівському сенсі), соціальний успіх, оволодіння матеріальними 
благами відкидається Отцями Церкви та середньовічними теоло-
гами як неістинне, ілюзорне, таке, що може нашкодити остаточ-
ній меті. Поняття «фортуна» також вживається для позначення 
щастя, але розуміється або як знаряддя Бога для заохочення/ 
випробування віруючих, або як диявольська спокуса. Загалом, у 
ставленні до фортуни християнські мислителі дотримуються сто-
їчного ідеалу незворушності при її ударах та помірності при її 
сприянні. 

Середньовічне осмислення поняття «щастя» заклало фунда-
мент для його подальшої еволюції в гуманістичній традиції Рене-
сансу, для якої характерним є відродження морально-етичних 
ідей античної філософії та реабілітація людської «земної» приро-
ди. Водночас і небесне блаженство не було позбавлене цінності, 
оскільки воно визнавалося вищою метою людського буття [379, 



 

186 

c. 143], але для земного щастя у етиці ренесансного гуманізму 
знайшлося власне місце. 

В епоху Відродження запанувала ідея окультурення людської 
душі через вивчення античних авторів і реалізацію всіх закладе-
них в індивіді можливостей. Гуманісти спиралися на засади ан-
тичної етики, культивуючи в літературі та мистецтві образ філо-
софа-мудреця (взірцем якого залишався образ Сократа, Платона і 
Аристотеля) [349, c. 51-52]. Особливий вплив на етику Ренесансу 
мали насамперед ідеї стоїцизму, епікурейства, неоплатонізму, не 
втрачав своєї ваги й Аристотель. Для мислителів епохи Відрод-
ження характерним є прагнення християнізувати античних авто-
рів та надати їх ідеям щодо Церкви коректного звучання. 

Звернення гуманістів до античної спадщини відрізнялося до-
сить сильним зацікавленням стоїцизмом, насамперед через легке 
його поєднання з християнською мораллю. Серед філософів епо-
хи Відродження були популярними тексти Цицерона та Сене- 
ки [349, c. 109-110]. Звертаючись до язичницьких мудреців як до 
зразків «окультурення» заради морального вдосконалення, гу- 
маністи залишалися прихильниками християнського віровчення й 
досить часто були релігійними особистостями. Наприклад, Пет-
рарка та Салютаті вважали римський стоїцизм Цицерона і Сенеки 
«правильним напрямком» мислення, хоча, на думку гуманістів, 
через незнання Христа ці античні філософи не досягли повноти 
істини [379, c. 142-143]. 

У зв’язку з цим в етиці гуманізму набула актуальності проб-
лематика істинного блага та щастя, осмислення сутності фортуни 
і її ролі в житті людини, а також співвідношення фортуни зі сво-
бодою волі [379, c. 144]. Ці питання напряму були пов’язані зі 
статусом людини у світобудові, а отже, становили важливу скла-
дову гуманістичного світогляду із характерним для нього куль-
том людини та її чеснот. 

Епоха Відродження дала досить великий масив текстів, пов-
ністю присвячених фортуні, або таких, у яких ця проблема лише 
зачіпається. Для прикладу можна навести трактати Петрарки «De 
remediis utriusque fortunae» («Про засоби проти фортуни») та Са-
лютаті «De fato et fortuna» («Про долю та фортуну»), у яких авто-
ри дають реінтерпретацію ідей стоїцизму, поєднуючи їх з христи-
янським віровченням. Для мислителів епохи Відродження форту-
на досить часто є не тільки владою над людиною позаземних сил 



 

187 

чи долі (фатуму), але й набуває характеру соціальної необхідності 
чи впливу обставин. 

Проте людина не є безборонною перед лицем фортуни: оскіль-
ки вона володіє свободою волі, тож здатна діяти всупереч обста-
винам та навіть перемагати долю завдяки своїм чеснотам і допо-
мозі вищих сил. Культивування «римських» чеснот для гуманіс-
тів було засобом, за допомогою якого вони прагнули «відродити» 
у суспільстві давній ідеал моральності та служіння громадським 
інтересам. Ці риси вимагали стійкості перед ударами фортуни. Зі 
свого боку, ця стійкість спиралася не лише на моральний аспект, 
але й на релігійне переконання в божественній підтримці «шля-
хетної людини». Свобода волі людини є проявом уній божествен-
ної суті, отже, вона має співвідноситись з божественним прови-
дінням. Таким чином, людина, яка стійко зносить всі примхи 
фортуни, отримує Боже заступництво і не повинна нічого боятися 
[379, c. 143]. 

Тож, як слушно зауважує Корліс Ламонт, гуманізм усупереч 
всім теоріям універсального детермінізму, фаталізму та провіден-
ціалізму визнає за людиною свободу творчого вибору та дій в 
об’єктивних межах [347, c. 14]. 

У такій інтерпретації ідея фортуни знов отримує християнське 
звучання, як фактор, що спрямований на випробовування чеснот 
людини та її незворушності на шляху до істинного блага, яким 
залишається Царство Небесне. Наприклад, Бартоломео Фаціо у 
трактаті «De vitae felicitate» («Про щасливе життя») полемізує з 
епікурейством. Гуманіст стверджує, що стоїчне життя цнотливої 
стриманості під ударами фортуни є щасливим, оскільки воно веде 
до небесного блаженства [379, c. 144]. 

Окрім стоїчної традиції, гуманісти відроджують філософію 
епікурейства [349, c. 111], яка пропагує насолоду, але, насампе-
ред, духовну, що пов’язана з наукою та мистецтвом, дружбою та 
іншими «не гріховними втіхами». На захист ідей Епікура пишуть-
ся трактати Козімо Раймонді «Промова на захист Епікура…» (кі-
нець 1420-х), діалог Лоренцо Валли «De vero bono» («Про істинне 
благо») (1433 р.) тощо. Так, Лоренцо Валла християнізує епіку-
рівський евдемонізм та навіть пов’язує земні задоволення з не-
бесним блаженством, останнє ж визнається ним вищим благом. 
Але й земні «помірні» насолоди вважаються мислителем цілком 
прийнятними для християнина та є кращою альтернативою, ніж 
стоїчна «незворушність» [379, c. 143-144]. 



 

188 

Тілесна насолода й тілесні потреби людини також знаходять 
виправдання у творах гуманістів (варто згадати хоча б творчість 
Боккаччо), що дозволяє простежити в їхніх ідеях відродження ге-
доністичної лінії [349, c. 111]. Так чи інакше, але реабілітація 
земних потреб та насолод людини (в розумній мірі) говорить про 
те, що однією з рис гуманізму Відродження є віра в цінність зем-
ного життя та можливість досягнення земного щастя, яке знов на-
буває статусу можливої (хоча б і проміжної) мети морального 
життя людини [347, c. 14]. 

Головним принципом етики Ренесансу було вчення про високе 
призначення та гідність людини, яка наділена могутнім розумом 
та свободою волі, володіє безмежними творчими можливостями 
та моральними чеснотами. Ці ідеї, сприйняті від Античності та 
поєднані з християнським вченням про створення людини за об-
разом і подобою Бога, породили ренесансний антропоцентризм та 
титанізм. Людина, як вища істота, має шукати відповідні своєму 
статусу цілі як у майбутньому, так і в земному житті. У небесно-
му обоженні вона досягне кінцевої мети, але в земному житті во-
на також може частково досягти її, наблизившись до рівня Госпо-
да через наслідування Його творчої діяльності [379, c. 144]. Така 
реалізація людських можливостей є шляхом до земного щастя, 
що цілком відповідає Аристотелівській евдемонії. Засобами до-
сягнення щастя уважалися духовна свобода (свобода волі, матері-
альна незалежність і вільний час) та активна діяльність, яка б ма-
ла творчий (науковий, освітній, мистецький) або громадський ха-
рактер. Наприклад, Томас Мор, описуючи державний устрій Уто-
пії, зауважує, що «...держава ця так влаштована, що перш за все 
важлива лише одна ціль: наскільки дозволяють суспільні потре-
би, відгородити всіх громадян від тілесного рабства та дарувати 
їм як можна більше часу для духовної свободи та просвітництва. 
Бо саме в цьому, гадають вони, міститься щастя людини» [174, 
c. 63]. Тобто для гуманізму є характерною віра в те, що людина, 
спираючись на свої пізнавальні та творчі здібності, здатна само-
стійно вирішувати свої проблеми та досягати щастя [347, c. 14]. 

Як було зазначено, складовою етичного ідеалу Відродження 
була активна громадська діяльність індивіда. Ідеали споглядаль-
ного (vita contemplativa) і активного (vita activa) життя, окреслені 
ще Аристотелем, взаємодіяли між собою, часто накладаючись од-
не на одне у свідомості тогочасних мислителів. Відповідно до 
ідей так званого громадянського гуманізму, досконала людина 



 

189 

має бути гідним громадянином своєї Батьківщини. Такий індивід 
вивчає науки та мистецтва не тільки заради власного щастя, але й 
для служіння суспільним інтересам. Епоха Відродження актуалі-
зує питання про загальне благо та його співвідношення з індиві-
дуальним щастям [347, c. 271-284]. «Шляхетна людина» може до-
сягти щастя шляхом гармонійного поєднання задоволення осо-
бистих інтересів, науки, творчості та інших видів діяльності, що 
роблять внесок у забезпечення загального блага [347, c. 14]. Тож 
щастя суспільства та щастя індивіда пов’язані між собою. 

Таким чином, в епоху Відродження спостерігається поглиб-
лення градації різних типів уявлень про щастя. Так, істинним 
щастям та кінцевою метою життя людини продовжує визнаватися 
небесне блаженство. Водночас із певними застереженнями визна-
ється право людини на земне щастя, яке також трактується різни-
ми способами. Так, виправдовуючи людську природу, гуманісти 
визнають право індивіда на задоволення тілесних потреб, а отже, 
і на отримання матеріальних благ та тілесних задоволень, які да-
ють щастя (хоч і в обмеженому вигляді). Іншим способом тракту-
вання цього поняття є епікурівська тенденція розуміння щастя як 
споглядального життя мудреця, який знаходить втіху у задово-
ленні без наслідків. Активне життя, спрямоване на досягнення 
духовної свободи, на творчу працю, пов’язану з нею успішність 
та пізнання, що актуалізує божественну суть людської природи та 
реалізує здібності індивіда, також розуміється як різновид щастя. 
Служіння Батьківщині своїми талантами та примноження її бла-
гополуччя є щастям самим по собі, а також шляхом до нього, 
адже особисте щастя (добробут, почесті і слава) напряму зале-
жить від суспільного блага. Один з дублетів поняття «щастя» – 
фортуна – також займає вагоме місце в етиці Ренесансу і розумі-
ється як результат дії надприродних сил або зовнішніх випадко-
вих обставин, як сила, що випробовує людську стійкість та спри-
яє або перешкоджає досягненню цілей індивіда. Людина, яка во-
лодіє чеснотами та користується Божим благословенням, здатна 
стійко витримувати удари фортуни, обертати її на свою користь 
та перемагати. 

Загалом, етика Ренесансу, що синтезувала в собі середньовічні 
та античні уявлення про щастя, заклала досить потужне підґрунтя 
для подальшого осмислення цієї проблеми. 

Поширення гуманістичних ідей, що виправдовували право 
людини на земне щастя, спричинило необхідність перегляду мо-



 

190 

рального вчення церковними мислителями, які прагнули синтезу-
вати етику гуманізму з християнським моральним вченням. До-
сить своєрідну відповідь на питання «Чи може християнин бути 
щасливим у земному житті та не втратити при цьому небесного 
блаженства?» дали протестанти, передусім, Жан Кальвін (1509- 
1564 рр.) – один з лідерів бюргерського напрямку Реформації. 

Кальвін висунув ідею про наперед визначену долю (praedesti-
natio або praedeterminatio) людини до спасіння й загибелі [32, 
c. 117]. Бог, який є всемогутнім та всезнаючим, наперед розподі-
лив одних людей до спасіння, а інших – до загибелі. Люди не мо-
жуть змінити свою долю, проте можуть здогадатися про неї за пе-
ребігом їх земного життя. Земне щастя – ознака спасіння, нещас-
ливе життя – показник призначення до загибелі. Бог є джерелом 
щастя та дає його тим, кого обрав повною мірою, тобто той, хто 
обраний для небесного блаженства, той веде і на землі «щасливе» 
життя «доброго християнина». Професійна діяльність є Божим 
напередвизначенням, а успіх у ній, чесне багатство та володіння 
іншими земними благами – ознака спасіння. Водночас, кальвінізм 
не вважає розкішне життя та насолоду щастям, натомість висуває 
вимогу скромного користування земними благами. Одна з чеснот 
християнина – «світська аскеза» – ощадливий спосіб життя, який 
характеризується матеріальним «достатком», але без «надлиш-
ків» [32, c. 115-160]. Тобто щасливе життя – це життя успішного, 
«благопристойного» члена християнської громади, який володіє 
достатком, але живе без показного розкошу, здобуває матеріальні 
блага чесною працею. Джерелом цього способу життя є Боже 
благословення, яке свідчить про «обраність» людини для Царства 
Небесного. Таким чином, у етиці протестантизму у християнізо-
ваному вигляді відбувається своєрідне відродження та сакраліза-
ція первісного античного уявлення про земне щастя (евдемонію) 
як Божу благословенність та ознаку опіки вищих сил. Небесне 
блаженство (вища форма щастя) та земне щастя стають невід’єм-
ними, взаємопов’язаними частинами Божого задуму спасіння лю-
дини. 

Кальвіністський погляд на проблему щастя набуває ваги для 
цього дослідження, оскільки це віровчення було досить популяр-
ним на теренах Речі Посполитої у другій половині XVI – першій 
половині XVII ст., отже, могло мати вплив на погляди українсь-
ких церковних мислителів епохи бароко. 
  



 

191 

Вчення протестантизму про щастя в подальшому справило 
значний вплив на вирішення цієї проблеми представниками ін-
ших християнських конфесій, що змушені були дати власну від-
повідь на це питання. Зокрема, таку спробу було зроблено като-
лицькою Церквою, яка у відповідь на успіхи реформаційного ру-
ху розпочинає процес Контрреформації. Цей процес полягав у 
оновленні Церкви, активній роботі з паствою, боротьбі з «єреся-
ми», місіонерській діяльності тощо [227]. Складовою цього руху 
було «осучаснення» морального вчення Церкви, для чого розбу-
довано систему моральної теології. Першість у цій діяльності 
утримували єзуїти. 

Позиція творців єзуїтської моральної теології щодо щастя є 
важливою для вивчення історії української філософської культу-
ри, оскільки діяльність ордену поширювалася і на Річ Посполиту, 
зокрема, і на українські землі. На наших теренах було відкрито 
мережу єзуїтських колегій, які значно вплинули на інтелектуаль-
ний простір України XVII ст. На програму та освітні практики 
єзуїтських колегій орієнтувалася створена Петром Могилою Ки-
ївська колегія, вихованцем якої був Антоній Радивиловський. 
Тож на його погляди моральне вчення єзуїтів, безумовно, могло 
справити досить значний вплив. 

Моральна теологія як самостійна галузь богословського знан-
ня відокремилася з догматичної теології в потридентський період. 
В основу її змісту було покладене католицьке вчення про таїнст-
во покути, розроблене на Тридентському соборі [348]. У єзуїтсь-
ких навчальних закладах моральна теологія викладалася як при-
кладна дисципліна, що мала на меті підготовку сповідників. Тож 
її зміст вичерпувався вузьким колом практичних питань: як пра-
вильно визначити та оцінити гріховні дії й накласти на грішника 
відповідну епітимію. 

Для сповідників розробляються підручники з моральної теоло-
гії під загальною назвою «Institutiones morales» («Моральні наста-
нови») [345, c. 289]. Зокрема, під такою назвою видав свій твір іс-
панський єзуїт Хуан Азор. Одним з найпопулярніших підручни-
ків був трактат Германа Бузембаума «Medulla theologiae moralis» 
(«Сутність моральної теології»). Також користувалися популяр-
ністю твори Роберто Белларміно, Франциско Суареса тощо. На 
теренах Речі Посполитої побутували як західні підручники, так і 
твори польських єзуїтів: Ієронима Поводовського, Миколая Мос-
чицького, Войцеха Тильковського тощо. 



 

192 

Католицька моральна теологія розвиває етичне вчення Томи 
Аквінського та розглядає людину як розумну істоту, яка володіє 
свободою волі та совістю, яка здатна оцінювати вчинки з точки 
зору їх відповідності/невідповідності благу. За цим принципом дії 
диктуються моральним обов’язком людини, який накладається на 
нею Богом, проте суть та оцінка її вчинку залежить від ситуації, 
наслідків, мотивів суб’єкта, обізнаності людини в обставинах її 
дій тощо. Людина, яка є вільною у своїх вчинках та володіє розу-
мом і совістю, здатна оцінити ситуацію та зробити правильний 
(або кращий у цій ситуації) вибір. Відповідно, проступок (а мо-
ральна теологія здебільшого звертається до аналізу гріхів) залеж-
но від ситуації може мати різний ступінь тяжкості або не вважа-
тися таким взагалі. В будь якому випадку, оцінка моральної пове-
дінки здійснюється з огляду на вищий порядок та остаточну мету 
людини, якою є небесне блаженство [348]. 

У цьому ж ключі оцінюються й інші явища морального життя 
людини, зокрема і щастя, що розуміється як небесне блаженство, 
Аристотелева евдемонія та стоїчна фортуна. Його корисність чи 
шкідливість оцінюються винятково в перспективі вищої цілі лю-
дини – спасіння душі й небесного блаженства. 

Слід зазначити, що проблема щастя не належить до централь-
них для моральної теології, яка більше зосереджена на проблемі 
гріха та обов’язку. Так, ми не знаходимо детального вчення про 
щастя у трактаті Хуана Азора «Institutiones Morales». Автор ді-
лить моральне вчення на дві частини: загальну моральну теоло-
гію та спеціальну моральну теологію [339]. Перша з них відпові-
дає вступу до етичного вчення Томи Аквінського в перших двох 
книгах «Суми теології». Азор ділить цю частину на чотири трак-
тати: заповіді, людські вчинки, совість та гріх. Якщо порівняти це 
з «Сумою теології» Аквіната, то можна констатувати відсутність 
у Азора вчення про блаженство як мету моральної дії, а також 
систематизованої теорії про чесноти, натомість додано розмірко-
вування про совість. Друга частина присвячена спеціальній мо- 
ральній теології та містить питання, що стосуються винятково ца-
рини сумління, і детальний розгляд заповідей з точки зору дозво-
лів та заборон [364]. До проблеми щастя мислитель тут також не 
звертається. 

Натомість досить детальний аналіз феномену блаженства та 
щастя уміщено в трактаті Франциско Суареса «De ultimo fine ho-
minis» («Про кінцеву мету людини») (1628) [377]. Мислитель, по-



 

193 

силаючись на вчення Томи Аквінського, пише, що щастя у формі 
небесного блаженства є кінцевою метою людини (для його позна-
чення він вживає beatitudo) – «Beatitudo hominis reipsaidemest cum 
ultimo fine» [377]. Бог створив людину, здатну бути щасливою, і 
вона прагне до щастя. Намагаючись з’ясувати суть цього поняття, 
Суарес звертається до різних дефініцій щастя. Вище щастя трак-
тується ним як небесне блаженство. У тісному зв’язку з категорі-
єю блага та моральної чесноти земне щастя розуміється як сукуп-
ність людських чеснот, як досконалість індивіда, як володіння 
багатьма благами та їх повнотою. Також, посилаючись на Бое- 
ція, Франциско Суарес пише, що щастя – це стан ідеального по-
єднання всіх благ («Est Beatitudo status omnium bonorum aggrega-
tione perfectus») [377]. Щастя також виступає станом, який маркує 
досконалість людини, тобто кінцевий результат її зусиль по мо-
ральному вдосконаленню. У стані щастя всі частини душі люди-
ни взаємодіють ідеально, адже щастя є станом душевної гармонії. 

Істинне щастя має духовну природу, проте земне щастя також 
визнається автором цінним. Тут Суарес посилається на Аристоте-
ля й пише, що людина може бути щаслива, ведучи «добре життя» 
на землі: «bene vivere et felicemesse» [377]. Як видно з посилання, 
для позначення цього виду щастя єзуїт використовує felicitas. 
Суарес розрізняє щастя душі та щастя тіла: духовне щастя вище 
за статусом, проте тілесне також необхідне, але за умови, що во-
но досягається на шляху до істинного блаженства, не збиває лю-
дину з правильного шляху. Тож обидва види щастя мають бути 
доступними для християнина [377]. 

«Добре життя», що сприяє щастю, досягається шляхом дотри-
мання раціонально обґрунтованих, відносно постійних правил по-
ведінки християнина, що діють на основі заохочень та покарань і 
необхідні через слабкість людської натури та схильність волі до 
гріха. Суарес розробляв ці принципи, послуговуючись юридич-
ним підходом, етикою Аристотеля та Аквіната. Людина, користу-
ючись своїм розумом та знаннями цих правил, а також керуючись 
совістю, здатна обрати правильну дію в конкретній ситуації та 
провадити добре життя. Таке життя є земним щастям, що веде до 
остаточної мети – небесного блаженства [366]. 

Суарес відкидає тілесне щастя у вигляді задоволення чи воло-
діння «зайвими» земними благами, називаючи його «фальшивим 
щастям» (falsa beatitudine) [377]. 
  



 

194 

Отже, згідно з теоретиками католицької моральної теології, 
земне щастя, що пов’язане з володінням земними благами, саме 
по собі не вважається чимось неодмінно поганим чи гріховним, 
хоч і не завжди воно може бути благом для людини. Тобто воно 
не є обов’язково ознакою загибелі чи Божого благословення. 
Щастя та нещастя на землі дається людині з Божої волі, як наго-
рода чи випробування, і лише від людини залежить, чи підуть во-
ни їй на користь, чи призведуть до загибелі. Щаслива на землі 
людина може досягти остаточної мети – спасіння (небесного бла-
женства), а може згубити душу, забувши у щасті про Бога. Так са-
мо й нещаслива людина може як отримати нагороду на небесах за 
свої страждання, якщо витримає їх із християнською мужністю та 
покорою, так може і впасти у відчай та згубити свою душу. Тож 
земне щастя є добром, коли сприяє спасінню, і злом, коли стає 
йому перешкодою. Природно, що гедоністична модель щастя ка-
толицькими теологами відкидається. 

Надалі проблема щастя породила багато міркувань у трактатах 
з етики мислителів XVII ст. (Спінози, Граціана, Тезауро) та в 
творчості філософів-просвітників XVIIІ ст. Проте, позиції авто-
рів, що працювали наприкінці XVII ст. та у пізніший час, історич-
но не могли мати впливу на творчість українських церковних ін-
телектуалів доби бароко, відтак тут не окреслюються як такі, що 
виходять за межі цього дослідження. 
 

***** 
Для аналізу погляду на проблему щастя у творчості українсь-

ких церковних мислителів варто зробити загальну класифікацію 
підходів до розуміння щастя, що мали місце в історії європейсь-
кої морально-етичної думки від Античності до першої половини 
XVII ст. За допомогою такої класифікації можна буде з’ясувати, 
де вітчизняні мислителі знаходились під впливом тієї чи іншої 
традиції, а де проявили оригінальність, а також визначити, що з 
напрацювань минулого знайшло відображення у творчості ран-
ньомодерних українських інтелектуалів. 

Досліджуючи історію розвитку філософських вчень про щас-
тя, польський філософ В. Татаркевич виділяє чотири основні зна-
чення поняття щастя: 

1) «щаслива доля», везіння, успіх – щастя в його міфологічно-
му значенні, як евдемонії (божественне благословення). Тут щас-



 

195 

тя виступає в якості об’єктивного феномену, що дається зовніш-
німи силами та обставинами; 

2) внутрішній психологічний стан інтенсивної радості, захва-
ту, блаженства; 

3) оволодіння найвищими благами, позитивний баланс життя. 
Це уявлення про щастя подібне до «евдемонії» у Аристотелівсь-
кому розумінні; 

4) почуття задоволеності життям взагалі (як реакція на воло-
діння благами життя) [166]. 

Загалом погоджуючись із польським дослідником та беручи за 
основу його класифікацію, уважаю за потрібне дещо модифікува-
ти її відповідно до мети цього дослідження. Зокрема, за рахунок 
поглиблення релігійно-філософської складової, розмежування 
специфіки вживання семантичних дублетів «щастя» – «блаженст-
во» разом з окресленням бінарних опозицій використання різних 
аспектів поняття «щастя» та деталізації розуміння суті «фортуни» 
як різновиду щастя. 

Виходячи з вищевикладеного, пропонується наступна класифі-
кація розуміння щастя: 

1. Блаженство – стан найвищого щастя, досконале духовне 
благо та стан досконалості самої людини. Поняття «блаженство» 
розуміється в двох аспектах: 

а) як остання мета людини, пов’язана з потойбічним життям – 
«небесне блаженство», що в середньовічній релігійно-філософсь-
кій лексиці позначалося терміном beatitude; 

б) як вищий ступінь земного щастя, «земне блаженство», що 
досягається за життя мудрецем, святим, «добрим християнином», 
має відношення до «споглядального» способу життя, свободи, 
вільного нехтування «земними спокусами» заради духовних благ. 
Таке блаженство розглядається як проміжний етап на шляху до 
вищого блаженства. У давньогрецького філософа Аристотеля по-
значалося лексемою «макарія» (μακαρίτας), а у Томи Аквінсько- 
го – aeterna felicitas. Таке розуміння щастя є також характерним 
для стоїцизму. 

2. Земне щастя, що розуміється як характеристика життя та по-
в’язане з успіхом, суспільним визнанням, достатком та володін-
ням іншими благами. Таке щастя трактується в двох аспектах: 

а) земне щастя як «благословенність» вищими силами, прояв-
ляється в опіці божественної волі над людиною, наслідком чого є 
цноти та матеріальне благополуччя людини (без надмірного роз-



 

196 

кошу). Людина під опікою вищих сил веде життя пристойного 
громадянина, має все необхідне для гідного існування, приносить 
користь громаді, отримує повагу та визнання соціуму, досягає 
успіху в своїй справі. У філософській спадщині античності таке 
щастя позначалося лексемою «евдемонія» (εὐδαιμονία). У проте-
стантській етиці така «благословенність» стала ознакою «божест-
венного призначення» людини до небесного блаженства. При 
цьому носієм такого щастя може бути не тільки окрема людина, 
але й суспільство, яке перебуває під опікою вищих сил. Таке щас-
тя виступає нагородою за доброчесність та будується спільними 
зусиллями громадян; 

б) щастя як концепт загальної мети людської діяльності, спря-
мованої на оволодіння «земними» матеріальними та духовними 
благами, успішність в сімейній, громадській, політичній, еконо-
мічній та інших сферах життя. Таке щастя не пов’язане з релігій-
ною сферою, не є нагородою від вищих сил, образ релігійного 
благочестя є для нього суто зовнішньою, необов’язковою озна-
кою. Тут щастя є результатом зусиль самої людини, її прагнення 
до успіху або інших факторів, не конче пов’язаних з божествен-
ною опікою. Це бачення щастя перекликається з загальними уяв-
леннями про щасливе життя та успіх, поширеними на буденному 
рівні суспільної свідомості. 

3. Щастя як насолода земними благами, емоційний стан люди-
ни, переживання повноти земного життя. Розуміється в позитив-
ному та негативному аспектах: 

а) стійкий стан радості від володіння земними благами (без 
зловживання ними), насолода життям, відсутність страждання, 
благополуччя та душевний спокій, що їх супроводжує. Джерелом 
такого щастя може бути божественне втручання або зусилля са-
мої людини. Таке розуміння щастя близьке до епікурейського; 

б) мінливий стан радості від володіння земними благами (ба-
гатство, слава, успіх, тілесні задоволення), як правило, таке щастя 
несе за собою негативні наслідки для тіла та душі людини. Таке 
гедоністичне уявлення про щастя, зазвичай, розуміється як фаль-
шиве. 

4. Фортуна (доля, талан, везіння) – розуміння щастя, що пов’я-
зане з успіхом у справах, який має випадковий, мінливий харак-
тер. Також розуміється у двох аспектах: 

а) фортуна як везіння, успіх у справах, що судилися людині 
долею: або нагорода за заслуги перед вищими силами, або нещас-



 

197 

тя, що посилаються людині з вищою метою. Удари такої фортуни 
мають причиною Божу волю, що має на меті допомогти індивіду 
у справі спасіння душі через покарання, випробування, звільнен-
ня від «зайвого» тощо. Така фортуна приносить людині блага та 
радість або очищає від гріха; 

б) мінлива фортуна, що приносить людині страждання, даючи, 
а потім відбираючи блага. Жертва такої фортуни є нещасною в 
повному розумінні цього поняття. Для нейтралізації впливу цієї 
фортуни слід вчитися протистояти її спокусам. Таке сприйняття 
зазначеного терміна було характерним для стоїцизму та філософії 
Відродження. 

Особливістю християнського розуміння фортуни є те, що її 
джерелом визнається Бог, який або сприяє людині, або, навпаки, 
насилає («попускає») нещастя з метою нагородити її, випробува-
ти, засвідчити свою прихильність або попередити про необхід-
ність виправлення, дати знамення тощо. Проте фортуна може ро-
зумітися і як інструмент диявола (світу), який з Божого попущен-
ня «світовими спокусами» намагається збити людину з істинного 
шляху, посіяти в її душі відчай чи інші негативні почуття. 

Подана класифікація не є вичерпною, проте відповідає завдан-
ням цього дослідження та може бути використана як базова для 
подальшого розгляду поставленої проблеми. 
 

4.2. СЕМАНТИЧНЕ ПОЛЕ ЛЕКСЕМИ «ЩАСТЯ» 
В ТЕКСТАХ АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО 

 

Перш ніж розглядати змістове наповнення уявлень про щастя 
у текстах Антонія Радивиловського та інших українських право-
славних інтелектуалів XVII століття, слід окремо зупинитись на 
лексиці, яку вони використовують для зазначеного феномену. 

Лексема «щастя» належить до загальнослов’янських лексем 
(польське – szczęście, чеське – štěstí, болгарське – «щастие», біло-
руське – «шчасце», російське – «счастье»…), значення яких роз-
кривається як «перебувати з частиною, спільна частина, хороша 
частина, добрий уділ…», тобто вони означають сприятливе проті-
кання життя, успіх у справах, удачу, «причетність» до блага. Се-
ред інших лексем для позначення цього поняття лексема «щастя» 
в текстах Антонія Радивиловського вживається найчастіше. Про-
те, як і саме це поняття, так і лексема, що його позначає, характе-
ризуються певною неоднозначністю і потребують роз’яснення. 
  



 

198 

Щастя – це «гібридна категорія», незалежно від її дефініції: у 
ній присутній, з одного боку, духовний стан суб’єкта, з іншого – 
зовнішні обставини, що його визначають. Суб’єктивним момен-
том щастя є переживання людиною відчуття щасливості. Об’єк-
тивним – його зовніші ознаки, прояви та умови досягнення. Будь-
яка з цих двох основних феліцитарних складових може відділяти-
ся від іншої, формуючи різні види щастя. Так, без свого суб’єк-
тивного моменту, щастя – це удача, везіння, благополуччя, воно 
ж без свого об’єктивного моменту – радість та блаженство [36, 
c. 115]. 

Усе це робить змістове звучання концепту щасливого життя 
досить різноманітним та формує широкий лексичний ряд для по-
значення різних його аспектів. 

Тож, передусім, слід вказати, що лексема «щастя» в текстах 
Антонія Радивиловського має багатоаспектний характер й може 
позначати будь-який його вимір: блаженство, благословенність, 
радість, фортуна тощо. Стикаючись з лексемою «щастя» у будь-
якому варіанті («щастя» [218, c. 1030], «щасливымъ» [216, арк. 
480], «щасливый» [218, c. 306], «щаслившый» [219, арк. 842 зв.], 
«щасливость» [218, c. 132], «щасливое» [216, арк. 228 зв.]…), є 
необхідним повсякчасне уточнення, який вид щастя мається на 
увазі в кожному конкретному випадку. Тут на допомогу може 
прийти контекст вживання даної лексеми, з якого можна зрозу-
міти, який саме сенс автор вкладав у неї. Інколи лексема «щастя» 
вживається з певним епітетом, який вказує на її смислове напов-
нення: «вѣчна щасливость» [218, c. 1029], «вѣчное щастя» [219, 
арк. 835], «щастіе сего свѣта» [219, арк. 843], «правдивоє щастя» 
[218, c. 1030], «дочасного живота… щаст(ъ)е» [218, c. 216] тощо. 

Це ж саме стосується й лексеми «нещастя», як бінарно-опози-
ційної щодо щастя, яка, однак, входить до його семантичного по-
ля, оскільки допомагає визначити суть уявлень про щастя, від-
штовхуючись «від протилежного»: чим воно не є, а точніше – що 
йому протиставляється. Як і категорія щастя, нещастя є багато- 
аспектним поняттям: удар фортуни, нещаслива доля, покарання, 
знамення, випробовування... Привертає увагу те, що «нещастя» 
(«нещасте» [218, c. 1026], «нещасливый» [216, арк. 523], «нещас-
ливые» [216, арк. 251 зв.]…) не завжди має негативне смислове 
наповнення, адже нещастя можуть приносити людині душевну 
користь, бути платою за набуття вищих благ, свідчити про «обра-
ність» людини для вищого щастя тощо. 



 

199 

Лексема «нещастя» має досить велику низку синонімічних 
замінників («утрапленїе», «пригода», «злоключенїе», «смутки», 
«фрасунки» тощо), які слугують риторичними засобами підси-
лення емоційного впливу промови (через подовження ряду «різ-
номанітних» нещасть) та синонімічними лексемами для позна-
чення несприятливих обставин, випадків чи інших прикрих явищ 
людського життя, що є протилежними різним видам щастя. У 
цьому дослідженні буде розглянуто поняття «нещастя» як напов-
нену негативним сенсом складову з обсягу уявлень про «щастя». 

Щастя та нещастя в текстах Антонія Радивиловського (як і у 
багатьох інших церковних авторів) є поняттями, які тісно пов’я-
зані між собою в силу властивої культурі бароко антитетики та 
вільно можуть перетікати одне в одне: земна щасливість грішни-
ка обертається для нього вічним нещастям в пеклі, а нещасли-
вість життєвого шляху доброго християнина винагороджується 
вічним щастям на небесах. 

Лексемою «щастя» та її спільнокореневими лексичними фор-
мами («щасливыи», «щастилъ», «щасливость»), для передачі різ-
них аспектів уявлень про щастя, користуються Йоаникій Ґалятов-
ський [39, c. 114, 117, 130, 170, 185] та Інокентій Ґізель. Останній 
використовує це поняття в обох своїх трактатах без змін, як в 
церковнослов’янському «Мирі з Богом чоловіку», так і в старо-
українському тексті «Науки…» (щастю, щастемъ, щастя…) [65, 
c. 503; 64, арк. 7 зв., с. 417]. Польські проповідники Петро Скарга 
[372, c. 16, 319] та Томаш Млодзяновський [354, c. 26, 41, 71, 80; 
356, c. 164; 357, c. 15, 82, 188] також користувалися лексемою 
szczęście, яка набуває у їх текстах різноманітних значень. У поль-
ських авторів використовується лексема nieszczęście [372, c. 319; 
355, c. 34] для позначення поняття, протилежного щастю. 

Таким чином, лексему «щастя» можна уважати загальновжи-
ваною як для українських православних, так і для католицьких 
церковних мислителів. Проте, уявлення про «щастя»/«нещастя» в 
їх текстах набуває багатозначності, яка змушує залучати інші 
лексеми для його вираження. 

Своєрідним є співвідношення лексем «щастя» (в будь-якому 
варіанті її звучання) та «добро». Зазначені лексеми та поняття, які 
вони позначають, не є синонімічними, проте в деяких випадках 
Антоній Радивиловський та інші автори використовують лексему 
«добро» для передачі як самого «щастя», так і його умов. У текс-



 

200 

тах Антонія Радивиловського, залежно від ситуації та потреби, 
«щастя» може виступати одним із видів «добра»: 
 

«Межи всѣма добрами дочасными в(ъ) которы(хъ) колвек(ъ) ся ч(о)-
л(о)вѣкъ кохаетъ. [яко то можется кохати въ высокой породѣ, в(ъ) 
щастю, в(ъ) богатствѣ, в(ъ) славѣ, в(ъ) силѣ, в(ъ) піе(н)кностѣ тѣла, в(ъ) 
прїятелехъ]» [216, арк. 479 зв.]. 
 

Також володіння певними «добрами» може трактуватися умо-
вою досягнення щастя [216, арк. 232]. Лексема «добро» доволі 
часто використовується українськими ранньомодерними церков-
ними інтелектуалами для позначення різних видів та ступенів 
щастя: «добра небеснѣ» [219, арк. 842 зв.], «добра вѣчныє» [39, 
c. 58, 206], «добра невымовные» [39, c. 196], «найвышеє добро» 
[65, c. 517], «добра щасливости» [216, арк. 482], «добра времєн-
ные» [218, арк. 12], «добра дочасные» [218, c. 638]. Не вдаючись 
детально в аналіз уявлень про «добро», розглядатиму цю лексему 
як таку, що може вживатися церковними мислителями епохи ба-
роко як допоміжний засіб для передачі уявлень про щастя чи його 
умови. 

Для передачі уявлень про різні складові концепту щасливого 
життя (блаженство, благословенність, успіх, радість, удачу…), 
окрім самої лексеми «щастя», церковними мислителями викорис-
товується ряд допоміжних лексичних засобів, що мають власне 
поле застосування. 

Семантичним дублетом щастя, найчастіше використовуваним 
для його позначення у церковній та світській літературі, є «бла-
женство» [36, c. 113]. Концептуальна орієнтація на об’єктивний 
або суб’єктивний моменти простежується в лексичній передачі 
щастя в давньогрецькій та латинській мовах: «евдемонія» проти-
стоїть «макарія», як щастя блаженству у Аристотеля, felicitas не 
збігається з beatitudo у схоластів і західних Отців Церкви [36, 
c. 115]. У слов’янських мовах дублетом щастя стало «блаженст-
во» та його однокореневі відповідники (напр., польське – bło-
gość). Поняття «блаженство» виражає суб’єктивне переживання 
залучення до вищого блага, вищий ступінь щастя, що асоціюється 
з неземною насолодою Царства Небесного або епікурівською без-
турботністю й незворушністю мудреця, що пізнав людські й бо-
жественні речі. Остання в християнській культурі кристалізувала-
ся в концепт святості. У цьому контексті слід згадати про особли-
вий ступінь святості – «блаженний» (греч. μακάριος, лат. beatus), 



 

201 

до якого зараховують тих, хто насолоджується баченням Бога та 
спілкуванням з Ним (Августин, Ієронім та ін.). Таким чином, бла-
женство у релігійному розумінні розглядається у двох аспектах: 
як небесне та земне. 

У текстах Антонія Радивиловського для позначення цього 
ступеня щастя використовується як сама лексема «блаженство» 
[217, c. 1598] (в обох її значеннях), так і її еквіваленти з єдиного 
семантичного поля. Коли йдеться про вище блаженство, пропо-
відник вживає цей термін з відповідним епітетом: «доступѣл(ъ) 
по смерти бл(а)женства вѣчнаго» [216, арк. 295], «уживане вѣч-
ного Бл(а)женства» [216, арк. 213], «Бл(а)женства вѣчнаго въ 
немъ участникомъ зосталъ…» [217, c. 1476] тощо. Земне та Не-
бесне блаженство можуть згадуватись Антонієм Радивиловським 
поруч, як теперішній стан людини на землі та її мета в майбут- 
ньому небесному існуванні. В цьому випадку проповідник нази-
ває перше просто блаженством, а для другого застосовує епітет 
«вічне» [218, c. 274]. 

Як замінники для лексеми «блаженство» Антоній Радивилов-
ський застосовує: «небесна розкошъ», «сладость небесная» [216, 
арк. 295], «богатства небесныє» [216, арк. 111], «добра небеснѣ» 
[219, арк. 842 зв.], «добра вѣчные» [216, арк. 162 зв.] тощо. Для 
позначення блаженства проповідник використовує також і лек- 
сему «щастя», наділяючи його відповідним епітетом «правдиве 
щастя» [218, c. 1030], «вѣчное щастя» [217, c. 835], «щасливость» 
[217, c. 815], або «вѣчна щасливость» [218, c. 132], або навіть 
«щаслива вѣчность» та «вѣчна щасливость» [218, c. 1029]. 

Часом лексеми «щастя» та «блаженство» згадуються Антонієм 
Радивиловським поруч, як, наприклад, у конструкції «щасливость 
та блаженство вѣчні» [218, c. 274], яка є плеоназмом, що застосо-
вується як раніше згадувані aeterna felicitas та beatitudo в схолас-
тичному дискурсі (зокрема у Томи Аквінського). А розповідаючи 
про Адама та Єву, Антоній Радивиловський зводить ці поняття до 
земних «добръ щасливости й бл(а)женства» [216, арк. 482], маю-
чи на увазі об’єктивну (володіння благами райського саду) та 
суб’єктивну (переживання емоційної насолоди) складові райсько-
го щастя перших людей. 

Йоаникій Ґалятовський застосовує у своїх проповідях для по-
значення вищого ступеня щастя лексему «блаженство» [39, 
c. 141] та її замінники: «добра вѣчные» [39, c. 58, 206], «добра не-
бесные» [39, c. 156], «розкоши небесные» [39, c. 196]. 



 

202 

Інокентій Ґізель так само використовує для позначення вищо-
го щастя лексему «блаженство», часом додаючи до нього епітет – 
«вѣчное блаженство» [64, c. 177]. Лексичними замінниками бла-
женства у текстах Ґізеля виступають «добра вѣчные» [64, c. 157], 
«неизрєчєнная радость» [65, c. 517]. Про земне блаженство Ґізель 
фактично не висловлюється. 

Польський проповідник Петро Скарга не використовує для по-
значення вищого ступеня щастя (як земного, так і небесного) лек-
сему «блаженство» (błogość). Натомість для передачі міркувань 
про небесне щастя він широко використовує синонімічні: «роз-
кіш» [372, c. 260], «вічні добра» [373, c. 88], «найвище щастя» 
[373, c. 88]. 

Томаш Млодзяновський так само не використовує лексему 
блаженство у безпосередній лексичній формі (błogość), проте ши-
роко застосовує замінники. Так, для позначення земного блажен-
ства він використовує лексему «досконалість» (doskonałość) [355, 
c. 362], що виражає «знання» Бога та споглядання його під час пе-
ребування на землі. У латинському покажчику до своїх збірок 
проповідник, вказуючи на відповідний фрагмент, у якому пише 
про щастя обізнаної в божественних справах людини, позначає 
його як felicitas, що відповідає томістському розумінню недоско-
налого (земного) блаженства. Для позначення небесного, доско-
налого блаженства Томаш Млодзяновський використовує слово-
сполучення «добра вічність» (dobra wieczność) [355, c. 364], «щас-
лива вічність» (szczęśliwa wieczność) [355, c. 363]. 

Іншим підпорядкованим щастю поняттям є «благословен-
ність», що трактується як вид щастя, його атрибут або умова. На 
відміну від блаженства, що реалізується в усій повноті на небе-
сах, поняття благословенність характеризує тих, що сподобилися 
спеціальної милості Творця вже тут, на землі. Людина, обрана 
(благословенна) Богом «передвічно», живе на землі під знаком 
Божого благословення, яке залишається з нею, коли вона досягає 
небесного блаженства. Благословення означає заступництво, до-
помогу Господа праведній людині, нагороду за її чесноти. Зов-
нішніми атрибутами благословенного життя є доброчесна пове-
дінка і сімейне щастя, що виражається в численному потомстві, 
благополуччі, матеріальному достатку, довголітті, мирі та спокої, 
або навпаки – нещастя, що посилаються на знак особливої Божої 
уваги з певною метою. 
  



 

203 

Для позначення цього виду щастя Антоній Радивиловський за-
стосовує лексему «благословенность» [218, c. 1123; 219, арк. 812 
зв.], використовуючи її окремо від іншої лексики, що виражає по-
няття «щастя». Натомість лексема «благословенність» іноді ви-
ступає як замінник лексеми «щастя» або поруч із ним для рито-
ричного продовження синонімічного ряду: «Щасливый, а правѣ 
Бл(а)гословенный» [218, c. 84], «вѣчной щасливости й Бл(а)го-
словенїя» [218, c. 132], «за щасливыхъ й за благословенныхъ сєбє 
почитали бысмо» [216, арк. 40], «О щасливыи! О бл(а)гословен-
ныи єстесмо» [216, арк. 13 зв.], «щасливый й благословенный» 
[218, c. 306], «щасливый й благословенный» [218, c. 306], «О щас-
ливыє! О благословенныє!» [216, арк. 517 зв.], «О щасливый! О 
бл(а)гословенный» [216, арк. 517 зв.], «О щасливоє! о бл(а)госло-
венноє» [218, c. 664]. 

Залежно від контексту такі «подвоєння імен» можуть розумі-
тися як плеоназм, що використовується для риторичної прикраси 
або як згадування різних видів щастя, де власне «щастям» (залеж-
но від конкретного випадку використання) називається радість, 
земне благополуччя або блаженство (в обох варіантах), а під 
«благословенням» мається на увазі особлива Божа опіка, що є ви-
дом щасливості або її умовою. 

Також Антоній Радивиловський передає поняття «благосло-
венність» (Божу опіку, благополуччя, сімейне щастя тощо) лексе-
мою «щастя» [216, арк. 480 зв.]: «Щасливый заисте той ч(о)л(о)-
вѣкъ, котрого Б(о)гъ в опатрности своей маетъ» [218, c. 251], «мо-
жетъ себе за щасливого почитати…» [216, арк. 347], «дознавалъ 
розныхъ от(ъ) Бога добродѣйствъ… дознавалъ щасливости… въ 
вшелякомъ оплывалъ щастю» [216, арк. 52]. 

Антиподом благословенності є прагнення до зовнішнього бла-
гополуччя, яке передається проповідником як «щастя дочасное» 
[217, c. 517], «дочасного свѣту щастя» [218, c. 216] або «щастя» 
[216, арк. 347], «щасливость» [216, арк. 66], без відповідних епі-
тетів (в такому випадку з контексту зрозуміло, що мова йде про 
оманливе земне благополуччя). Таке благополуччя є спокусою 
для людей, які, досягнувши матеріальних статків («добра щастя» 
[216, арк. 232], «добра щасливости» [216, арк. 482], «добра вре-
мєнные» [218, арк. 12], «добра дочасные» [218, c. 638]), уже «ро-
зумѣютъ на семъ свѣтѣ себе быти за щасливыхъ, за богатыхъ, за 
благословенныхъ…» [216, арк. 346 зв.], але насправді можуть згу-
бити свою душу. 



 

204 

Йоаникій Ґалятовський використовує лексему «благословен-
ність», яка зазвичай позначає Божу опіку над праведником: «въ 
всемъ єму Богъ благословилъ, щастилъ й давалъ все, чого он жа-
далъ» [39, c. 130]. Туж саму лексему вживає Інокентій Ґізель: як у 
згаданому сенсі (Боже благословення) [64, арк. 7 зв.], так і в зна-
ченні символічного обряду закликання Божої благодаті на люди-
ну [63, c. 97, 126, 159, 340]. 

Петро Скарга неодноразово застосовує лексему «благословен-
ство» (błogosławieństwо, błogosławiony…) для позначення Божої 
опіки та благодаті (szczęście błogosławionych [376, c. 49]), що схо-
дить на праведника, і наслідків цього явища, що проявляється в 
земному благополуччі людини [373, c. 252-255; 375, c. 23]. Для 
заміни лексеми «благословенство» Петро Скарга також застосо-
вує: «дари Божі» [375, c. 23], «щастя» [375, c. 24], що використо-
вується окремо або з епітетом «дочасне» [373, c. 88] (doczesne). 
Томаш Млодзяновський так само використовує błogosławieństwо 
як переклад латинського benedictiones, що вживається ним поряд 
[355, c. 31]. Як заміну цьому поняттю проповідник використовує 
«дар від Бога» (dar ot Boga) [355, c. 16] та лексему «щастя» [354, 
c. 41; 355, c. 17]. 

Наступним елементом уявлень про щастя в текстах церковних 
інтелектуалів XVII ст. є «радість». Це поняття є невід’ємною 
складовою образу щасливого життя. Адже суб’єктивна складо- 
ва феліцитарних концептів найбільше близька почуттю радості, 
тим більше що найчастіше щастя ототожнюється саме з ним [36, 
c. 115]. 

Антоній Радивиловський досить часто користується лексемою 
«радість» для передачі стану людської щасливості як земного 
[219, арк. 833], так і вищого порядку [219, арк. 842], причому ра-
діють від щастя не тільки люди, але і Богородиця, і Сам Господь 
[219, арк. 841 зв.]. Як замінник цієї лексеми проповідником вико-
ристовується «весел(ъ)е» [218, c. 289] («веселый», «веселость»). 
Так само веселість людина може відчувати на землі [216, арк. 10] 
та на небесах [218, c. 1030]. «Весел(ъ)е» може звучати поруч 
із «щастям» або ж бути його замінником [216, арк. 199, 482]. В 
цьому ж контексті дана лексема використовується щодо блажен-
ства [216, арк. 482]. Іншими замінниками для «радості» виступа-
ють «утѣхи» [218, c. 1028], «кротофѣлы» (забава) [217, c. 204], 
«учты» [216, арк. 66], «смѣхи» [216, арк. 65 зв.-66] та «щастя» 
[218, c. 216], які можуть набувати як позитивного, так і негатив-



 

205 

ного значення. Негативним смислом завжди наповнені лексеми, 
що позначають радості, пов’язані з насолодою земними благами 
та виражають гедоністичне тлумачення щастя: «роскоши тѣлес-
нѣ» [217, c. 1522-1523], «роскоши сего… свѣта» [218, c. 28], а та-
кож широкий спектр лексичних виразів «тілесного гріха» [217, 
c. 1017-1018] в усіх його різновидах. 

Йоаникій Ґалятовський для позначення почуття людської щас-
ливості послуговується лексемами «веселїе» та «радость», тлума-
чачи їх як небесні [39, c. 144] або земні [39, c. 184]. Насолода зем-
ними благами традиційно описується як гріхи, що мають відно-
шення до «тілесних роскошей», «нечистоти», «обжирства», пи-
яцтва [39, c. 69, 147] тощо. 

Інокентій Ґізель у трактаті «Мир з Богом чоловіку» для позна-
чення позитивної складової уявлень про щастя застосовує загаль-
новживані лексеми «веселїе» [64, арк. 7 зв.] та «радость» [64, 
арк. 9]. Для вираження негативного розуміння радості як гедоніс-
тичної насолоди проповідник застосовує: «Безчинноє веселїе», 
«утѣхи», «радость», «смѣхи» [64, c. 242], а також широкий спектр 
термінів, що позначають різновиди тілесного гріха [64, c. 237-
265]. 

Петро Скарга для позначення радості як виду щастя застосо-
вує лексеми: weselie [372, c. 318], pociechy, zabawy та ін., що, за-
лежно від контексту, мають позитивне чи негативне наповнення. 
Для передачі їх сенсу польський проповідник використовує від-
повідні епітети. Так, для земної радості (як правило, в її негатив-
ному значенні) використовуються епітети doczesny або swiecki: 
«doczesny pociechy» [372, c. 294], «pociechy swiecki» [372, c. 302], 
«zabawy swiecki» [371, c. 254], «weselia swiecki» [371, c. 270-271], 
«roskoszy swiecki» [372, c. 303]. Для відображення небесної радос-
ті або земної з позитивним змістом Петро Скарга найчастіше ви-
користовує лексему pociecha з відповідними епітетати: «pociechy-
wieczny» [372, c. 294], а також «pociechy prawe» [372, c. 335], 
«pociechy duchowne» [372, c. 320], «pociechy dobrych na swiece» 
[375, c. 180] та ін. 

Томаш Млодзяновський використовує подібний лексичний 
ряд (weselie, smiech [354, c. 218], pociecha [354, c. 220]…) для пе-
редачі уявлень про радість як вид щастя. Вказані лексичні засоби, 
в цілому, за формою та змістом повторюють ті, що використовує 
Петро Скарга. 
  



 

206 

Останнім аспектом щастя, що розглядається в цьому дослід-
женні, є фортуна. Латинську лексему fortuna Антоній Радивилов-
ський повсякчас перекладає як «щастя». Наприклад, використо-
вуючи у своїх проповідях фрагмент тексту 41 листа Сенеки до 
Луцилія «an potest aliquis supra fortunam nisi ab illo adiutus exsur-
gere?» («Хто без допомоги Бога може піднятися над фортуною?» 
(переклад мій – В.С.)), проповідник перекладає латинський текст 
таким чином: «чили може(тъ) кто на щаст(ъ)е (курсив мій – В.С.) 
по(д)нестися хиба от Б(о)га вспоможеный?» [216, арк. 234 зв.]. 

Образ колеса фортуни використовується проповідником до-
сить часто, наприклад, «живот яко коло у воза», «щастя назвалъ 
коломъ» [219, арк. 824, 836], що говорить про його знайомство із 
зазначеною метафорою, поширеною в письменстві та образотвор-
чому мистецтві для передачі нестабільності людського щастя. 

Лексеми «щастя» та «фортуна» можуть наводитися Антонієм 
Радивиловським поруч для продовження риторичного ряду, але 
при цьому вони мають різне смислове навантаження. Щастя 
сприймається в позитивному ключі як успіх, отриманий за працю 
або з Божого благословення, а фортуна – як мінлива удача чи не-
вдача, що несе людині негаразди та розчарування [219, арк. 36]. 

Інша лексема, що неодноразово вживається Антонієм Радиви-
ловським як одне з означень щастя, «доброє повоженє» [216, 
арк. 173]. Вочевидь, воно є калькою з польського виразу «dobrze 
powodzenie», що перекладається як «удача». У текстах проповід-
ника «доброє повожєнє» заміняє собою латинську лексему «фор-
туна». Інколи Антоній Радивиловський вживає зворот «щасливе 
повоженє» [216, арк. 228 зв.] у значенні удача, сприятливі обста-
вини тощо. 

Ґалятовський для позначення мінливої удачі-фортуни вико-
ристовує лексему «щастя» [39, c. 114, 117, 185], саме ж латинське 
fortuna ним не застосовується. Хоч образ «колеса фортуни», без-
перечно, знайомий проповіднику: 
 

«коломъ єстъ свѣтъ… свѣт(ъ) єстъ оборотный й нестатєчный, 
поднесетъ ч(о)л(о)в(ѣ)ка на гоноръ высокїй, потымъ єго надолѣ кинєтъ 
и розоб(ъ)єтъ… И теперъ не обезпечайся, ч(о)л(о)вѣчє, котрого 
поднесло до горы тоє коло, бо… прудко тебе ч(о)л(о)вѣчє, свѣтъ 
зрадитъ, богатого убогимъ, пана слугою, потентата неволникомъ 
учынитъ» [39, c. 185]. 
  



 

207 

Такий опис є характерним для зображень алегорії «кола фор-
туни», поширених у західному образотворчому мистецтві та 
письменстві. Так само, лексемою «щастя» для позначення форту-
ни користується й Інокентій Ґізель [65, c. 503]. 

Католицький проповідник Петро Скарга не використовує у 
своїх текстах латинське fortuna, проте у випадках, коли заводить 
мову про цей вид щастя, застосовує лексеми szczęście [372, c. 16] 
або powodzenie [371, c. 304]. Останнє слово проповідник викорис-
товує рідко: як замінник «щастя», як його дублет для подовження 
риторичного ряду при перерахунку «земних благ» або в тому ви-
падку, коли йдеться про везіння. 

Інший польський проповідник, Томаш Млодзяновський, по-
слуговується лексемою fortuna, проте досить специфічно. Зокре-
ма, у латиномовних покажчиках до його збірок казань fortuna 
вживається повсякчас як синонім щастя, при цьому навіть там, де 
не йдеться про фортуну у власному її розумінні, а просто для по-
значення «земного щастя» у будь-якому його прояві (що харак-
терно для стоїків, зокрема Сенеки). У польськомовних текстах са-
мих проповідей fortuna так само перекладається як szczęście [357, 
c. 15, 82, 188] або powodzenie [357, c. 280], хоча часом латинське 
fortuna передається в польському тексті без змін [357, c. 188]. Для 
інших проявів щастя Томаш Млодзяновський інколи послугову-
ється лексемою felicitas, знову ж таки перекладаючи її польською 
як szczęście. Також проповідник неодноразово використовує об-
раз «кола фортуни» у своїх моралістичних міркуваннях про жит-
тя людини, зазначаючи, що «vita ceu rota» [357, с. 634] («життя 
подібне колу» – В.С.). Описуючи це коло, Томаш Млодзянов- 
ський пише, що «лячно впасти вниз, лячно скинутим бути… але 
обійти тих, кого був нижче, ще важче» [354, c. 41] (переклад 
мій – В.С.), вказуючи на клопоти, злети і падіння, пов’язані з 
кар’єрним зростанням. 
 

***** 
Таким чином, лексема «щастя» є загальновживаною як для 

українських православних, так і для католицьких церковних мис-
лителів. Проте, уявлення про щастя/нещастя в їх текстах набуває 
багатозначності, яка змушує залучати інші лексеми для його ви-
раження. 

Для позначення вищого ступеня щастя Антоній Радивилов- 
ський та інші українські церковні мислителі другої половини 



 

208 

XVII ст. використовують лексему «блаженство», яка виражає на-
солоду (земну чи потойбічну) від залучення до сфери божествен-
ного. Також українські церковні інтелектуали використовують 
широке коло лексичних замінників, що передають різні аспекти 
уявлень про блаженство. Можна констатувати, що лексема «бла-
женство» міцно увійшла в тогочасну українську духовну культу-
ру. Саме ж уявлення про блаженство мало достатньо широкий 
мовний богословський та філософський арсенал для його вира-
ження. Натомість польські автори досить слабо використовують 
польськомовний варіант лексеми «блаженство», застосовуючи 
його замінники. Таким чином, польський вплив на українську ду-
ховну культуру у цьому випадку не був суттєвим. 

Католицькі проповідники фактично не використовують поль-
ськомовну лексему błogość (блаженство). У текстах Томаша 
Млодзяновського для позначення земного блаженства викорис-
товується лексема «досконалість», що чітко виражає відповідний 
концепт (felicitas) в схоластичній традиції. 

Іншим ступенем щастя є благословенність, яку отримує доб-
рий християнин «предвічно» та в нагороду за свої чесноти. Лек-
сема «благословенність» вживається як українськими православ-
ними, так і польськими католицькими мислителями для позна-
чення земного щастя, що обумовлене Божою опікою та сходжен-
ням Божої благодаті на людину, яка проявляється у зовнішньому 
благополуччі та матеріальному достатку. 

Для продовження лексичного ряду передачі цього явища авто-
ри текстів, що досліджуються, використовують низку замінників, 
які переважно відображають його суть, не додаючи нових аспек-
тів. Загалом, «благословенність» у їхньому тлумаченні в загаль-
них рисах відповідає грецькій «евдемонії». 

При передачі уявлень про радість як вид щастя українські цер-
ковні автори застосовують ідентичну за звучанням лексему, од-
нак для польських текстів лексема radość не є характерною і для 
її позначення використовуються різні замінники. У текстах укра-
їнських та польських мислителів міститься широке коло синоні-
мічних замінників (утіха, потіха, сміх…) для позначення поняття 
«радість» в його позитивному та негативному змістових напов-
неннях. Найпоширенішим замінником для передачі лексеми «ра-
дість» як українськими православними, так і польськими като-
лицькими мислителями є лексема «весел(ъ)е» (weselie), також ви-
користовується «щастя» (szczęście) з відповідними епітетами або 



 

209 

без них. Загалом українські та польські автори в міркуваннях про 
радість користуються (з незначними відмінностями) єдиним ря-
дом лексичних засобів (це пояснюється близькістю традицій), не 
вдаючись до іншомовних запозичень. 

Останнім аспектом уявлень про щастя виступає «фортуна». 
Незалежно від конфесійної приналежності автора усі мислителі 
перекладають латинське fortuna як щастя, використовуючи цю 
лексему як основну. Наприклад, православні автори Інокентій Ґі-
зель та Йоаникій Ґалятовський взагалі не користуються власне 
латинським словом, використовуючи лексему «щастя». 

Серед польських проповідників у цьому питанні немає одно-
стайності. Петро Скарга та Томаш Млодзяновський використову-
ють для позначення фортуни в польськомовних проповідях лек-
семи szczęście або powodzenie. Однак Петро Скарга не використо-
вує латинське fortuna зовсім, натомість Томаш Млодзяновський 
користується ним не тільки в латиномовному покажчику, але і 
вставляє його у польський текст (щоправда, робить це рідко). 

Проміжне становище між ними займає Антоній Радивиловсь-
кий, який широко послуговується всіма зазначеними лексемами 
(«щастя», «повоженє», «фортуна»). Окрім транслітерованого ки-
рилицею латинського fortuna – «фортуна», проповідник також ви-
користовує лексему«щастя» як замінник або близьке за значен-
ням слово, а також термін «повоженя» з оціночними судженнями 
(добре, щасливе) або без них. 

Особливістю текстів Антонія Радивиловського є досить густе 
(порівнюючи з іншими авторами) вживання лексеми «фортуна». 
Водночас автор ігнорує вимогу «простої мови» для проповід-
ницького жанру, відповідно до якої він мав би при редагуванні 
вилучити з друкованого варіанту проповідей малозрозумілу для 
загалу латинську термінологію. Це говорить не про поширеність 
уявлень про фортуну та обізнаність з цим поняттям серед пастви 
(інакше ним би вільно користувалися інші православні і тим біль-
ше – католицькі автори), а про вибір самого Антонія Радивилов-
ського. 

Польські впливи на лексичний арсенал староукраїнських текс-
тівне є масовими. Окрім загальнослов’янського «щастя» та де-
яких інших лексем (потіха, «весел(ъ)е»…), спільним для польсь-
ких авторів та Антонія Радивиловського є полонізм «повоженє», 
що не використовується іншими українськими авторами. 
  



 

210 

Широке використання Антонієм Радивиловським лексеми 
«фортуна» відображає процес збагачення арсеналу філософсь- 
кої лексики в українській духовній культурі другої половини 
XVII ст. А обмеженість використання цієї лексеми у розглянутих 
католицьких текстах може говорити про відсутність польського 
посередництва у цьому випадку збагачення мовних засобів філо-
софської складової проповідницької спадщини Антонія Радиви-
ловського. 
 

4.3. БЛАЖЕНСТВО ЯК ОСТАТОЧНА МЕТА ЖИТТЯ 
В СПАДЩИНІ АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО 

 

Як мовилось вище, найдосконаліший ступінь суб’єктивного 
переживання щастя в релігійному дискурсі позначається лексе-
мою «блаженство», яка досить часто виступає дублетом поняття 
«щастя». В релігійному дискурсі «блаженство» є найвищим сту-
пенем щастя та остаточною метою життя людини. 

У грецькій мові блаженство передавалося лексемою μακάρια, у 
латинській – beatitudo, а в наслідок перекладу цих слів на слов’-
янські мови з’явилася як церковнослов’янська лексема «блажен-
ство», так і її однокореневі відповідники [36, c. 119]. 

Саме ж слов’янське слово «блаженство» походить від «благо», 
тобто традиційно тлумачиться як залученість до блага. Так само у 
давньогрецькій філософії «блаженство» співвідноситься з розвит-
ком вчення про природу блага. Залежно від контексту вживання 
цього слова, блаженство тлумачилось як буття богів та посмертне 
існування душ окремих людей, безтурботне й незворушне життя 
мудреця-філософа, який наблизився до божественного буття та 
ін. У дискурсі християнства лексема «блаженство» пов’язується з 
нормами праведності та свідчить про отримання «духовних да-
рів» від Бога. Так чи інакше, блаженство завжди виступає як стан 
вищого духовного задоволення та нескінченної радості. 

Відповідно до християнського вчення джерелом блаженства є 
Бог, який Сам називається блаженним (1 Тим. 1, 11; 6, 14-15). За 
Старим Завітом, блаженство досягається в «житті з Богом», що 
означає повне віддавання себе Йому, безмежну надію на Нього 
(Іс. 30, 18) та пов’язується з зовнішнім благополуччям правед- 
ника. У Новому Завіті відбувається перехід від поняття земного 
щастя і довголіття як критерію блаженства до «небесного бла-
женства». 
  



 

211 

Церква трактує блаженство як суб’єктивний стан досконалої 
духовної радості, що досягається через єднання з Богом – «обо-
ження» людини на Небесах або містичне спілкування із Творцем. 
Звісно, повне блаженство не досяжне на грішній землі, воно на-
лежить до майбутнього стану Царства Небесного, тож зазначене 
поняття в релігійних текстах досить часто супроводжується епі-
тетами «вічне», «небесне», «райське». Блаженним є Сам Господь, 
Богородиця, янголи та святі небожителі. Проте, можливими є й 
інші види блаженства: те, що мало місце в Едемському саду, та 
те, що досягається окремими християнами під час земного життя. 
Ці три види блаженства: небесне, «перше» райське та земне – бу-
ли описані Августином [2]. Мислитель стверджував, що після грі-
хопадіння перші люди втратили стан блаженства, а разом з ним і 
здатність відрізняти реальне благо від уявного. З тих пір людська 
душа прагне до єднання із Творцем, але не може досягти цього й 
відчуває постійне невдоволення. Після Втілення Ісуса Христа по-
новлюється спілкування людини з Богом, а отже, завдяки божест-
венній благодаті та зусиллям, яких докладають самі люди до ви-
конання заповідей Божих, вони отримують шанс очиститися та 
повернутися до єднання з Богом, тобто до дійсного блаженства, 
яке і є кінцевою метою людського життя. 

Що ж стосується прижиттєвого блаженства, то воно важко до-
ступне та недосконале, але все ж можливе. Таке блаженство є на-
городою за виконання заповідей [36, c. 121] та приписів христи-
янської етики, на кшталт дев’яти Заповідей Блаженства з Нагір-
ної проповіді Ісуса Христа (Мф. 5:2-12). Євангельське уявлення 
про блаженство, очевидно, походить з феліцитарних уявлень ан-
тичних філософів (Платона, Аристотеля, стоїків), які вважали 
джерелом щастя чесноту. У християнській доктрині її місце зай-
має праведність як неухильне слідування Божим заповідям, що 
приводить віруючого до богопізнання та пов’язаного з ним стану 
вищого духовного задоволення й радості. Шлях до блаженства 
«богоспілкування» полягає в покаянні, вірі, молитві, бажанні жи-
ти по Божій волі та виконанні Заповідей Блаженства за допомо-
гою смирення, плачу про гріхи і жадоби правди, пом’якшення 
серця лагідністю і милосердям, бажання стати помічником Бога у 
миротворчості, добродіянні, творенні, насамперед, свого душев-
ного миру, заради чого людина готова радісно терпіти ганьбу, го-
ніння, скорботи, страждання, навіть смерть за Христа. Початко-
вою стадією шляху до блаженства є пізнання себе, що також від-



 

212 

силає до відповідного принципу античної філософії. Людина, яка 
усвідомила свою гріховність та непевність буття у світі, отримує 
стимул стати на істинний шлях, підпорядкувати свою волю волі 
Божій. Стан грішника, який розкаявся, тлумачиться Церквою як 
дар благодаті, а отже, сам по собі є видом блаженства. На допо-
могу у самопізнанні людині посилаються випробування та споку-
си, які християнин має зі стоїчною гідністю витримати. Тож бла-
женство досягається через страждання та є відповідною платою 
за них (Діян. 14:22). Праведник, який страждає на землі, наслідує, 
таким чином, Ісуса Христа і є носієм Його образу. Така позиція, 
вочевидь, є відгомоном етики стоїцизму у християнській мораль-
ній доктрині. 

На шляху до вищої мети людина завдяки Божій благодаті мо-
же отримати прояв Царства Небесного у душі як «передчуття» 
небесного блаженства. Такий стан називають земним блаженст-
вом, а людину, яка є його носієм, «блаженною» (грец. μακάριος, 
лат. beatus) [117]. Блаженство є особливим ступенем святості, до 
якого зараховують тих, хто насолоджувався духовним баченням 
Бога та містичним спілкуванням з Ним (Августин, Ієронім та ін.). 

Також епітетом «блаженний» позначають особливий вид свя-
тих-«юродивих», які своєю поведінкою та зовнішнім виглядом 
демонстративно протиставляли себе «гріховному світу». Культ 
юродивих був менш поширений на Заході (відсутній в протестан-
тизмі та лише в обмеженому вигляді наявний в католицизмі), але 
набув розповсюдження у православ’ї, можливо, як відгомін філо-
софських практик кінізму у Візантійській імперії, а згодом – і на 
Русі. «Подвиг юродства», що не під силу звичайній людині, та-
кож є наслідком Божої благодаті. Самі ж юродиві часто наділяли-
ся особливими духовними дарами: «зцілення», «передбачення», 
«прозорливості» (бачення суті речей) тощо [178]. Втім, в україн-
ському православ’ї юродство також не було яскраво проявленим, 
становлячи, радше, маргінальне явище. 

З наведених тлумачень поняття блаженства видно, що воно 
пов’язується не стільки з особистими зусиллями людини, скільки 
з «промислом» Божим та впливом Його благодаті. Це вносить у 
зазначене поняття об’єктивне наповнення, дозволяє співставляти 
блаженство з долею і дає можливість вважати його сакралізова-
ним відповідником «щастя». 

Уявлення про блаженство залежали від особливостей конфе-
сійного характеру, авторського сприйняття та конкретних обста-



 

213 

вин звернення до цієї тематики. Вітчизняні барокові мислителі 
також не залишались осторонь від цієї проблеми. Як зауважує 
Л. Довга, «українські мислителі розглядали проблему “остаточ- 
ної мети” життя людини у двох аспектах. Оскільки в Україні у 
XVII ст. раціоналістичні погляди ще тільки зароджувалися, а Віра 
в Бога залишалася важливим складником світогляду, професори 
Києво-Могилянської академії розглядали “фізичну” (або “просто 
останню”) і моральну мету людини» [73, c. 629]. У якості першої 
виступає блаженство, що полягає в ясному баченні Бога, яке од-
ночасно є найвищою мірою досконалості людини [73, c. 630]. 

Мислителями, тексти яких стали об’єктом аналізу в цьому до-
слідженні, блаженство тлумачилось у тому ж значенні: як вище 
щастя та остаточна мета життя. Так, Інокентій Ґізель пише, що 
грішники віддаляють себе від «послѣдня(го) // конца ч(о)л(овѣ)-
чаго, сієст(ь) о(тъ) Вѣчнаго Бл(а)женства» [64, c. 319-320]. А Ан-
тоній Радивиловський позначає втрачене через гріх блаженство 
Царства Небесного як «щасливость» й «остатнїй свой конецъ» 
[216, арк. 66]. Таким чином, в подальшому викладі блаженство 
буде розглядатися саме в такому розумінні. 
 

***** 
У творчій спадщині Антонія Радивиловського містяться згад-

ки про всі види блаженства, окреслені Августином: едемське, не-
бесне та земне. Про перший з них проповідник пише, що Адам 
був щасливим та блаженним, поки жив у раю, оскільки там він 
перебував у мирі з Богом та самим собою [216, арк. 319 зв.]. Зга-
дуючи про особливості едемського блаженства, Радивиловський 
зауважує, що в райському саду людям були доступні всі блага 
світу: 
 

«Першїи продковє наши Адамъ й Єва, зоставали в Раю на мѣсцу без-
печном(ъ), в(ъ) щасливости вшелякой оплываючомъ, а зоставали всѣми 
достатками й дарами Б(о)жеими обдарены, бо ихъ были й скоты 
полныи, й птицы Н(е)б(ес)ныи, й рыбы морскїи» [216, арк. 482 зв.], 
 

тож вони мали можливість вести щасливе, безтурботне життя. 
Також перші люди володіли досконалим здоров’ям та духовними 
благами, втілюючи в собі античний ідеал тілесної та духовної 
гармонії, адже Бог створив першу людину досконалою: 
 

«Г(оспо)дьБ(о)гъ (правѣ) сотворилъ першого ч(о)л(о)в(ѣ)ка в совер-
шенной моцы й крѣпости ведлугъ тѣла, й в совєршенной сили й добро-
детелехъ ведлугъ д(у)ши» [216, арк. 482 зв.]. 



 

214 

Таку досконалість Антоній Радивиловський називає щастям: 
 

«Быти силнымъ, чирствы(мъ), здоровымъ, чи то не великая щасли-
вость? был ты(мъ) всімъ от Б(о)га обдаренный Адамъ. Быти розны(хъ) 
добродітєлєй дарами збогаченымъ, чи то нє великая щасливость // ч(о)-
л(о)в(ѣ)ческая. Былъ оными ущедрєнный о(тъ) Б(о)га Продок наш 
Адамъ» [216, арк. 482 – 482 зв.]. 
 

Однак, проповідник пише, що ця «перша щасливість» була 
втрачена людиною внаслідок гріхопадіння. Через своє прагнення 
зрівнятися з Богом («хтивость годности») Адам та Єва піддалися 
спокусі й втратили райське блаженство разом з всіма його блага-
ми: «вшелякой єго щасливости й достатко(въ), которыхъ в Раи 
уживали, чуж(д)ыми зостали» [216, арк. 482 зв.]. Втрату райсько-
го блаженства Антоній Радивиловський описує як переселення 
людей з місця щасливості в місце нещастя: «зступилъ з мѣсца 
щасливости на мѣсце вшелякого нещаст(ь)я…» [216, арк. 320]. 

У міркуваннях щодо «першого блаженства» Радивиловський 
прямо посилається на авторитет Августина [216, арк. 482]. Проте, 
проповідник продовжує августинівський ряд видів блаженства, 
згадуючи ще одне – втрачене блаженство Люцифера до падіння 
людини, яке було значно вищим за Адамове і втрачене з тієї ж 
причини: 
 

«На мѣсцу беспечнѣйшо(мъ) веселшо(мъ) й далеко роскошнѣй-
шо(мъ), зоставалъ пєршїй Ангелъ Люциферъ, бо на Н(е)бѣ, где Б(о)зс-
кихъ рѣчей познаван(ъ)емъ барзо былъ просвѣщєны(й), й Б(о)жеими да-
рами далеко барзѣй на(дъ) Адама былъ збогачєный…» [216, арк. 482 
зв.]. 
 

Люцифер як і Адам втратив своє блаженство через пиху й 
прагнення панування: 
 

«А що(ж) єго з так(ъ) великой низвергло щасливости?... нещасливая 
збытная хтивость годности, Б(о)гу самому вєдлугъ єстества належитои» 
[216, арк. 482 зв.]. 
 

Блаженством, яке назавжди втратив Люцифер, продовжують 
володіти янголи та святі небожителі. 

Можливість людини перебувати в стані блаженства була втра-
ченою не назавжди, а до відновлення миру з Богом, яке відбуло-
ся у поєднанні божественної й людської природи в Ісусі Христі. 
Антоній Радивиловський пише, що до Благовіщення всі часи бу-
ли нещасливі, при чому не тільки на землі, але й на небі [219, 



 

215 

арк. 818 зв.]. З пришестям та Воскресінням Христа настає «Вели-
кая щасливость» [219, арк. 840 зв.]. 

Таким чином, «перша щасливість» – вид блаженства, що існу-
вав до гріхопадіння, характеризувався володінням усіма матері-
альними й тілесними благами, а також духовними чеснотами й 
благами, зокрема і «богоспілкуванням». Це блаженство перших 
людей, що поступається небесному, однак значно вище за можли-
ве земне щастя, втрачене людьми, і сприймається проповідником 
як образ давно втраченого «золотого віку». У дусі проповідниць-
кого жанру Антоній Радивиловський використовує образ втраче-
ного райського блаженства з повчальною метою як урок для пе-
рестороги від можливих гріховних вчинків. 

Вищим ступенем блаженства, якого людина може досягнути в 
майбутньому, є небесне блаженство, яке для ченця Антонія Ради-
виловського, природно, вважається і найвищим ступенем щас- 
тя («бл(а)женство вѣчное», «Сладость небесная»… [216, арк. 213, 
295], «вѣчное щастя» [219, арк. 812 зв.]), якого праведники ста-
ють гідними після смерті.  

На небі людині будуть доступні всі блага у їх максимально 
можливій повноті і навіть більше, небесне щастя є істинним на 
відміну від земного, яке часто є оманою. З цього приводу пропо-
відник пише: 
 

«Гды тєды слухачу Православный на семъ свѣтѣ щасте з нещаст(ь)-
єм(ъ), весел(ъ)е з(ъ) плачемъ, богатство з убозствомъ завшеся лучит(ъ), 
то гдє(жъ) маємъ шукати… такового щастя, с которымъ нігдыся нєлу-
читъ нещаст(ь)є?... в н(е)бѣ… что ся ткнєтъ щастя без(ъ) нещаст(ь)я, ано 
тамъ щасливая вѣчность й вѣчная щасливость» [218, c. 1029]. 
 

Людська душа прагне цього блаженства, через що ніколи не 
буває задоволена [218, c. 1030]. Щодо змісту такого правдивого 
щастя проповідник, традиційно для релігійної літератури, конста-
тує його «невимовність» в порівнянні з земними благами [219, 
арк. 812 зв.]. Так, Антоній Радивиловський пише, що праведник, 
який полюбив Господа, отримає на небі вічне життя і «таки(хъ) 
доступитъ добръ, якихъ тут(ъ) на земли нѣколи не мѣлъ, й мѣти 
бы не моглъ, хочъ бы найдолшей жил(ъ)…» [216, арк. 227 зв.]. 

Однак, для унаочнення морального повчання, що було необ-
хідним для кращого пояснення пастві переваг правильної пове-
дінки, часом проповідник надає небесному блаженству цілком 
земного наповнення (що є характерним для ренесансної літерату-



 

216 

ри), вдаючись до «олюднення небес», наповнення сакрального 
простору змістом, зрозумілим для лаїка та властивим для повсяк-
денних уявлень про щастя. Таке небесне блаженство іноді набу-
вало в текстах Радивиловського обрисів цілком осяжного земного 
щастя, але вічного. Так, посилаючись на Августина, проповідник 
пише: 
 

«поспѣшаймо до Н(е)ба с(е)р(д)цемъ й умысломъ… Въ н(е)бѣ єстъ 
что колвекъ любитє, чого колвєкъ желаете. Єсли утѣшает ч(о)л(о)вѣка 
пѣенкнос(ть) // Просвѣтя(ть)ся Пр(а)в(єд)ници яко с(о)лнцє, єсли пруд-
кость, крѣпость, волность; подобны будутъ Агглом(ъ). Єсли утѣшает 
долгїй й здоровый животъ, тамъ єстъ здоровая вѣчность, й вѣчноє здо-
ров(ь)е... Єсли укрѣпляет(ъ) насыщенїе, Насытя(т)ся внєгда яви(т)ся 
слава Г(оспо)дня. Єсли утѣшает(ъ) напито(къ), Упѣются о(тъ) обилия 
дому єго. Єсли музика, тамъ Аггли без(ъ) конца спѣвають. Єсли прем-
(уд)рость, всѣ будуть прем(уд)рыми й разу(м)ными. Єсли утѣшае(тъ) 
ч(о)л(овѣ)ка на семъ свѣтѣ честь, слава й багатство; в Н(е)бѣ всѣ будуть 
че(с)тны, славны й богаты…» [216, арк. 67 зв.-68]. 
 

У цьому фрагменті наведено перелік благ, які, на думку про-
повідника, приносять щастя людині: краса, сила, свобода, здоро-
в’я, саме життя, тілесні втіхи (їжа, напої, музика), мудрість, честь, 
слава, багатство тощо. Ці блага (добра щастя), що на землі є мін-
ливими або здатними збити людину з істинного шляху, на небі 
будуть доступними завжди і даватимуть чисту насолоду. 

В іншому місці, знову цитуючи Августина, Радивиловський 
надає цим благам сакрального значення, пишучи, що всі земні 
блага замінить Сам Господь, який виступатиме в ролі небесних 
багатств, честі, слави тощо: «Б(о)гъ будетъ й богатством(ъ), й 
честїю, й славою, й щастєм(ъ), й животомъ єго» [216, арк. 228]. У 
цих ідеях можна вгледіти вірогідний вплив на проповідника рене-
сансного християнізованого епікурейства. 

Святі праведники є щасливими, оскільки обрані Богом для 
щастя – «избраныи щаслившїи» [216, арк. 106 – 106 зв.]. Пропо-
відник пише, що на таку людину звернув увагу Бог, який дивить-
ся на неї «веселим оком» [216, арк. 110]. Розмірковуючи про бла-
женність святих мучеників, Антоній Радивиловский вказує на те, 
що вони були предвічно призначені Богом до вищого щастя (не-
бесного блаженства) [217, c. 1471]. Проте, проповідник зауважує, 
що обраними вони були саме тому, що вони самі здійснили віль-
ний вибір на користь «духовного подвигу». Тож кожен святий 
мученик отримав блаженство завдяки персональному подвигу: 



 

217 

«мужественно и скоро свѣй добрый подвигъ вѣры в(ъ) добываню 
онаго н(е)б(е)сного І(є)р(у)с(а)лиму отправовалъ, же прєзъ конєчноє 
претерпєнїє въ мукахъ в(ъ)падши въ оный всякихъ добр(ъ), роскошей, 
славы и Бл(а)женства вѣчнаго в(ъ) немъ участникомъ зосталъ… му-
жествєнный и скорый былъ в(ъ) добрымъ подвизѣ Вѣры, для осягнєня 
славы и бл(а)женства вѣчного» [217, c. 1476]. 
 

Отже, Антоній Радивиловський відкидає фаталістичне сприй-
няття блаженності християнина як прояву винятково Божої во- 
лі та стверджує важливе значення свідомого, вільного (хоч і пе-
редбаченого Богом) вибору людини на користь істинного щастя. 
Ця теза підтверджується і тим, що відповідальність за нещастя і 
втрату небесного блаженства та «добр вічних» перекладається на 
самого грішника: 
 

«О нещасливый ч(о)л(о)вѣче! признати мусишъ тоє, жесь коли грѣ-
ши(лъ) й кривду чинил(ъ) инши(мъ), отважилеся на утрату добръ тво-
ихъ, далеко болти(хъ), бо всѣ добра Н(е)б(е)сныє чрєзъ грѣхъ утра-
тилъ…» [216, арк. 523]. 
 

Так само у владі людини з Божою поміччю виправити ситуа-
цію покутою та добрими справами, що можуть мати характер по-
жертв: 
 

«якось былъ о(т)важный на утрату добръ вѣчных(ъ) гды грѣшилъ, 
так(ъ) теперъ маєшъ быти о(т)важнымъ на утрату добръ дочасных(ъ) 
гды покутуєш(ъ)!» [216, арк. 523 зв.]. 
 

Спокутуючи гріхи, людина заслуговує на Царство Небесне й 
стає «щасливою та блаженною»: 
 

«за грѣхи свои, покоры, м(и)л(осє)рдїя, й молитвы, Б(о)гу приносятъ 
офѣру. єсли тоє чинять… для любви щасливости й блаженства вѣч-
на(го), такихъ… правдиве назвати можемо щасливыми й бл(а)женны-
м(и)» [218, c. 274]. 
 

Милосердні вчинки та пожертви на Церкву дають можливість 
здобути нагороду на землі і на небі [218, c. 638]. 

Земне блаженство в текстах Антонія Радивиловського висту-
пає як ступінь щастя, що досягається за життя «добрим христи- 
янином», має відношення до «споглядального» способу життя, 
свободи, добровільного нехтування «земними спокусами» задля 
духовних благ та майбутньої небесної нагороди. Таке блаженство 
розглядається як проміжний етап на шляху до вищого блаженст-
ва. 



 

218 

Антоній Радивиловський навчає, що земне щастя у його світ-
ському розумінні не несе абсолютної втіхи, що істинного блажен-
ства можна досягти, лише звільнившись від всього зайвого. Без 
такої свободи всі земні блага нічого не варті [217, c. 508]. 

Одним із засобів досягнення земного блаженства та звільнен- 
ня від скорботи є послух божественній волі. Посилаючись на Се-
неку, проповідник пише, що «быти послушнымъ Б(о)гу, єстъ то 
быти на волности, хочєшъ быти волнымъ от скорби, служи Б(о)-
гу… кто барзѣй єстъ послушны(мъ) Б(о)гу, тымъ болшую от Него 
одєржит(ъ) ласку?» [217, c. 510]. 

Блаженна людина всі свої здібності застосовує для слави Бо-
жої та отримує за це вищу нагороду – у цьому й полягає її щастя: 
 

«…о щасливыи, о Бл(а)гословєныи єсте, что взявши о(тъ) Хр(ис)та 
Сп(а)сителя противу силы своєй тыи таланты, оными купчитє ку славѣ 
Б(о)жей, ку спасенїю самыхъ себе й ближнихъ» [216, арк. 233 зв.]. 
 

Однією з ознак блаженної людини та водночас умовою досяг-
нення блаженства вважається мудрість, що є Божим даром та до-
помагає «догодити Богу» [216, арк. 223 зв.]. Мудрість служить за-
порукою «блаженності» людини, оскільки вона пізнає божествен-
ні речі і стає ближчою до Бога, споглядаючи Його. Тож пізнання 
Господа «…єсть головою, причиною, й початкомъ вѣчной щасли-
вости й Бл(агосло)венїя» [218, c. 132]. Тут проповідник передає 
сформований античністю та християнізований схоластикою образ 
блаженного мудреця, який пізнав «божественні і людські речі», 
умовою та результатом чого є плекання різних моральних чеснот, 
що, зі свого боку, є ознакою блаженної людини. До її головних 
чеснот належить любов до Бога та ближнього, як пише проповід-
ник: 
 

«ч(о)л(о)вѣкъ вымовитися от нєй неможетъ. албовѣмъ до набытя 
славы Н(е)б(е)снои, непотребуєтъ Б(о)гъ прему(д)рости ч(о)л(о)вѣчес-
кой, силы, богатствъ, й овшемъ ани такъ збытнего посту, й умерщвлєнїя 
плоти; але паче всего любити Б(о)га, й блѣжняго своєго» [216, арк. 223 
зв.]. 
 

Так само чесноти людини є результатом божественної любові 
до «обраного». Блаженна людина черпає цноти з божественної 
любові, як зі скарбниці [218, c. 668]. До чеснот доброго христия-
нина традиційно належать такі: пам’ять про муки Христа, Страш-
ний суд, а також покора, терпіння тощо. Людина, яка володіє ни-



 

219 

ми, отримує від Бога нагороду у вигляді щастя й небесного бла-
женства. З цього приводу Антоній Радивиловський пише: 
 

«…єсли розмышляемъ часто о муцѣ Хр(ис)та Сп(а)сит(е)ля, єслися 
присмотруемъ часто розумомъ нашимъ хвалѣ Н(е)б(ес)ной, єсли ува-
жає(мъ) часто страшный Судъ Б(о)жїй, й муки пеке(л)ныє; єсли ува-
жає(мъ) пїєнкность цноты, покоры, терпенїя, послушанїя, й инши(хъ) 
добродѣтелей; щасливими будє(мъ), одєржи(мъ) себѣ животъ, дас(тъ) 
намъ Бог Ц(а)р(с)тво Н(е)б(ес)ноє» [216, арк. 286]. 
 

В іншому місці проповідник називає щастям можливість «ба-
чити» рани Ісуса Христа [219, арк. 841]. 

Добрих християн Антоній Радивиловський називає щасливи-
ми, оскільки вони носять у своєму серці образ Ісуса Христа та 
матимуть велику нагороду на Небі [217, c. 1607]. Наслідування 
Христа відкриває людині «прямий шлях» до небесного блаженст-
ва, про що проповідник пише: 
 

«Креста ношєню, наше вѣчноє залежитъ Бл(а)жєнство, и неиначєй 
наслѣдниками зостаємъ Ц(а)рствїя Н(е)б(е)снаго… Бл(а)женни которїи 
Крестъ свой зъ охотою носятъ, и правдиве Х(рист)у послѣдуютъ, Албо 
вѣмъ таковымъ способомъ до Н(е)бсного Ієр(у)с(а)лиму прїйдутъ» [217, 
c. 1598]. 
 

Частиною практики взорування на Христа є зневага до земних 
благ, за що людина винагороджується небесними [216, арк. 111]. 
Проте, така зневага до земного не передбачає буквальної відмови 
від матеріальних благ, адже доброму християнину достатньо ли-
ше «не прикладати до них серця», тобто не прив’язуватися до 
них: 
 

«Кож(д)ый Хр(ис)тїанскїй чо)(л(о)в(ѣ)къ хотячи Н(е)б(ес)ныє рос-
кош(ъ) й утѣхи, богатство й славу одержати, повинєнъ Хр(ис)та напе-
редъ наслѣдовати в(ъ) погорженю свѣта й єго добръ дочасныхъ; пови-
не(нъ) все что маетъ, й что мѣти можетъ, єсли нє рѣчю самою, то при-
намнѣй духомъ непекущимся о тоє опущати… бо иначей жаденъ ч(о)-
л(о)вѣкъ одержати оныхъ неможетъ» [216, арк. 111]. 
 

Зневага до земних благ, навіть за умови володіння ними, є 
ознакою стоїчного мудреця і християнського блаженного. Отже, 
блаженства може досягти і багата людина, яка має моральні чес-
ноти та правильно використовує своє багатство, допомагаючи 
убогим [216, арк. 287]. У рукописному «Огородку…» Радивилов-
ський називає багатіїв, які дають милостиню убогим, «благосло-



 

220 

венними» [219, арк. 812 зв.], маючи на увазі т. зв. «першу благо-
словенність», тобто «передвічне» передбачення для спасіння. 

Людина, яка наслідує Христа, вважається проповідником щас-
ливою, при цьому він робить акцент на обраності праведника до 
такого шляху: 
 

«Щасливый той ч(о)л(о)в(ѣ)къ которы(й) скоро почує(тъ) на с(е)р(д)-
цу своемъ ижъ єго Х(ристо)с(ъ) Сп(а)ситель до наслѣдованя себе в якой 
цнотѣ, взываетъ, заразъ все оставивши, наслѣдуєтъ єго в ній… таковому 
обѣцуетъ Н(е)б(ес)ныє роскоши, й утихи, богатства й славу вѣчную да-
ти» [216, арк. 110 зв.]. 
 

Христос «взиває» віруючих до наслідування Його чеснот, але 
людина може знехтувати цим закликом й позбавити себе щастя. 
Таким чином, Антоній Радивиловський поєднує ідею божествен-
ного обрання блаженного із свободою людської волі; блаженство 
йде від Бога, але за умови правильного вибору та активної діяль-
ності людини. 

Проповідник пише у «Слові Общєму на День святих мучени-
ків», що однією з головних ознак наслідування Христа є терпляче 
знесення різних нещасть та прикростей: 
 

«…такъ кождый хр(и)стїянскїй ч(о)л(овѣ)къ наслѣдуючи въ томъ ст. 
м(у)ч(е)н(и)ка Імрєкъ: зъ тыхъ жє мукъ Х(ристов)выхъ припомненя, по-
виненъ себе побужати й змоцняти до знесення всякихъ прикростей на 
еємъ свѣтѣ» [217, c. 1479]. 
 

Праведник, який хоче досягти небесного блаженства, має його 
заслужити через зусилля та терпіння: 
 

«Такъ власне, єсли кто хочетъ на добрый по смерти своєй в Н(е)бѣ 
напасти живот(ъ). На передъ на сем(ъ) свѣтѣ потреба єму дознати роз-
маиты(хъ) бѣдъ, праць, клопотовъ, фрасунковъ» [218, арк. 27]. 
 

Загалом, Антоній Радивиловський повторює загальнопошире-
ну серед Отців Церкви думку про земні страждання як ознаку 
життя християнина: 
 

«Далеко бы слушнѣйшая намъ Хр(ѣс)теяномъ, завше себѣ самымъ 
оповѣдати й уважати, ижъ для того живемъ на земли, жебысмо н(е)бо 
оглядали, а не для того, жебысмося тут(ъ) добре мѣли, а по том(ъ) в пек-
лѣ были, чого заховай на(съ) Б(о)же» [218, c. 110]. 
 

Земні страждання можуть бути ознакою святості християнина 
[218, c. 1083]. В іншому місці Антоній Радивиловський пише, що 



 

221 

Христос зробив людей християнами не для марнування життя в 
«в честяхъ, в богатствахъ, в славѣ, в щастю», а для того, аби вони 
заробляли собі на вічне життя терпінням різних прикростей й не-
щасть [216, арк. 303]. 

Терпіння та зневага до земного є ознакою істинних християн, 
які виділяються на фоні тих, хто лише називає себе такими, що 
прагнуть минущого сьогосвітнього щастя («щастя сего свѣта»): 
розкоші, честі, багатства [216, арк. 462 зв.]. Проповідник пише, 
що справжніх християн мало, оскільки ніхто не хоче терпіти бі- 
ди й нещастя. Однак, за життя, яке спливає без скорбот, за Ради-
виловським, людина може отримати покарання від Бога [219, 
арк. 834 зв.]. 

Терпіння формує правильне християнське ставлення до земно-
го щастя, тож є ознакою блаженної людини: 
 

«долготерпєливый [правѣ] все зноситъ… кождой рѣчи моцнымъ и 
статечнымъ пребываєтъ, жадными зрадами ошуканъ не бываєтъ, въ не-
щастю радуєтся, в щастю не возносится» [217, c. 1610]. 
 

Тобто, «блаженна» людина зі стоїчним спокоєм ставиться до 
примх фортуни, яка, очевидно, мається на увазі під щастям у на-
веденому фрагменті. Така людина володіє головною рисою муд-
реця – «величчю», яку Антоній Радивиловський називає «вели-
кость» серця: 
 

«Величество, пре(зъ) что значится вєликост(ь) с(е)р(д)ца… Что бы 
была за Великость с(е)р(д)ца? розне Филїозофовє описують. Єдни пра-
вят(ъ), же великость с(е)р(д)ца, цнота є(сть), для который щастя й 
нєщастя, честь й зелживость знести с(е)р(д)це можєтъ. иншїи правятъ, 
жє великость с(е)р(д)ца єстъ цнота поступуючая о(тъ) меншихъ речїй до 
найболшихъ по правому разуму.» [218, c. 306].  
 

Однак таких смиренних мудреців серед християн небагато. 
Більшість віруючих, живучи в щасті, починають пишатися й ва-
жати себе кращими за інших. Натомість в нещасті такі христия- 
ни легко впадають в розпач й нарікають на «гірку долю» [218, 
c. 307]. У цитованих вище фрагментах проповідник наводить 
почерпнуті з античної філософії міркування про риси мудреця, 
надаючи їм християнського звучання. Наприклад, запозичена Ра-
дивиловським у Єфрема Сиріна згадка про мудреця, який в щасті 
та нещасті зберігає «пристойність», міститься в життєписах філо-
софів Діогена Лаертського, зокрема в афоризмі Клеобула: «В 
щасті не підносься, в нещасті не принижуйся». Ця ж думка була 



 

222 

повторена в міркуваннях Григорія Богослова, через якого міцно 
закріпилася в християнському дискурсі й неодноразово повторю-
валась іншими авторами. 

Заслуговує уваги ще один аспект земного блаженства, що зга-
дується Антонієм Радивиловським та є характерним для христи-
янського письменства, – блаженство християнського володаря. 
Згідно із вченням Церкви, християнський праведний монарх є об-
разом Божим на землі: йому довірено долю підданих, на нього 
покладено відповідальність за їх тілесне та душевне благо. Бог 
підтримує його, даючи владу та мудрість приймати правильні 
рішення, але й може покарати за гріхи. Для того, щоб мати Бо- 
жу підтримку, монарх має бути праведним, а отже, через Бо- 
жу опіку та власні чесноти, може досягти земного блаженства, 
адже «хр(ис)тїанскихъ Монарховъ, Ц(а)рей, й Кн(я)зей, правдиве 
назвати можемо щасливыми й бл(а)же(н)ным(и).» [218, c. 274]. 

Зазначену тему проповідник досить активно проводить у по-
святах царям до своїх друкованих збірок та в «Словах», присвяче-
них святим князям – Володимиру, Борису та Глібу. 

Таким чином, у творчості Антонія Радивиловського відбилися 
сформовані Отцями Церкви три аспекти розуміння блаженства: 
едемське, небесне та земне. Повторюючи ці ідеї, зокрема, активно 
посилаючись на Августина, проповідник намагається надати їм 
оригінального звучання і форми, додаючи до традиційних ідей 
про ознаки та зміст цих видів блаженства власні міркування, на-
сичуючи їх ідеями, запозиченими з античної традиції. Так, опису-
ючи едемське блаженство, Антоній Радивиловський вдає з нього 
втрачений через гріх «золотий вік», активно використовуючи цей 
образ для моральних повчань. Небесне блаженство проповідник 
наповнює образами земного щастя та його благ, а земний блажен-
ний отримує виразні риси античного мудреця, що пізнав себе, 
світ та сферу божественного. Антоній Радивиловський поділяє 
ідею обраності («першої благословенності») людей до блаженно-
го життя на землі та на небесах, однак не приймає фаталістичного 
її розуміння, стверджуючи активну роль людини у здобутті бла-
женства та врахування цієї активності Господом при здійсненні 
Його вибору. 
 

***** 
Відповідно до задекларованої вище логіки цього дослідження, 

належить проаналізувати погляди на блаженство та його види ін-



 

223 

ших українських церковних мислителів XVII ст., зокрема, Йоани-
кія Ґалятовського та Інокентія Ґізеля. 

Серед всіх видів блаженства Йоаникій Ґалятовський найбіль-
ше уваги приділяє небесному. Так, він пише, що на небесах пра-
ведники отримають в нагороду «добра вѣчные» [39, c. 58, 206], 
«добра н(е)б(е)сные» [39, c. 156], «розкоши н(е)б(е)сные», «коро-
ну н(е)б(е)сную» [39, c. 134], «добра невымовные» [39, c. 196]. 

Суть цього щастя та його змістове наповнення Йоаникій Ґаля-
товський залишає здебільшого не окресленим через його «неви-
мовність», вказуючи, що небесне блаженство пов’язане з бачен-
ням Господа та товариства янголів і святих: 
 

«…Где єсть найболшая щасливость, виденїє Лица Б(о)жого? В(ъ) 
н(е)бѣ. Где єсть товариство з(ъ) агглами, зъ архангелами, з(ъ) херуви-
мами, з(ъ) серафимами и изъ иншыми силами безплотными? В(ъ) небѣ. 
Где естъ мешкан(ь)є з(ъ) ап(с)толами, з(ъ) пр(о)р(о)ками, з(ъ) патрїар-
хами, з(ъ) м(у)чениками и з(ъ) иншими с(вя)тым(и)? В(ъ) н(е)бѣ. Где 
суть добра нєвымовныи, о которы(х) написано: Око не видѣ й ухо нє 
слыша и на с(ер)дце ч(о)л(о)в(ѣ)ку не взыйде, яже уготова Б(о)гъ любя-
щи(мъ) єго? В(ъ) н(е)бѣ» [39, c. 196]. 
 

Бачення лиця Господа трактується проповідником у відповід-
ності із вченням Церкви як найвище щастя – «въ н(е)бѣ найбол-
шую щасливо(сть), виденїє лица Б(о)жого…» [39, c. 171]. З тако-
го споглядання Бога будуть задоволені всі святі небожителі, яким 
більш нічого не буде потрібно: 
 

«Древомъ животнымъ и водою животною называєтся видѣнїє лица 
Б(о)жїя, которым(ъ) будутъ с(вя)тыи в(ъ) н(е)бѣ навѣки насищатися» 
[39, c. 147]. 
 

Неодноразово згадуючи небесні «добра» [39, c. 58], окремо та 
поруч з земними «на земли добра дочасныей в н(е)бѣ вѣчные» 
[39, c. 206], Йоаникій Ґалятовський, на відміну від Антонія Ради-
виловського, не змішує їх та не надає земним благам небесного 
статусу. Натомість небесні блага окреслюються як «невимовні» 
або передаються через біблійні образи. Наприклад, даючи розгор-
нену картину небесного блаженства та звертаючись до Бога з мо-
литовним проханням дати його всім вірним, Йоаникій Ґалятовсь-
кий звертається до образів Іоанна Богослова та його Апокаліпси-
су [39, c. 171]. 

Людина втрачає всі чесноти, земне та небесне блаженство че-
рез гріх, який «ч(о)л(о)в(ѣ)ка в нѣвечъ обертаєтъ, позбавляєтъ 



 

224 

ч(о)л(о)вѣка добръ прирожоныхъ и на(д)прирожоныхъ, дочас-
ныхъ й вѣчныхъ, земныхъ и н(е)б(е)сныхъ, позбавляєтъ ч(о)-
л(овѣ)ка цнотъ, ласки б(о)жой й славы вѣчной» [39, c. 156]. 

Йоаникій Ґалятовський протиставляє небесне блаженство грі-
ховному світу, у якому на людину очікують різні неприємності. 
Він рекомендує вірянам віддалятись від всього земного та стара-
тися заслужити Царство Небесне, «бовъ н(е)бѣ вшелякїи роскоши 
знайдуют(ъ)ся…» [39, c. 196]. Натомість на світі нема нічого доб-
рого, лише лихо та нещастя: 
 

«На свѣтѣ за(сь) знайдуют(ь)ся в(ъ)шелякїи бѣды, неволя, утрапенїє, 
на свѣтѣ война, голодъ, повѣтр(ъ)є, хоробы й небезпеченства розмаитыи 
знайдуют(ь)ся… На свѣтѣ все злоє знайдується…» [39, c. 196]. 
 

Водночас, як пише Ґалятовський, Господь приготував небесне 
блаженство всім, але не кожен його зможе отримати через свої 
гріхи: 
 

«Єднакъ не всѣ люде прїймуютъ от Б(о)га почесть, не всѣ прїймуютъ 
корону н(е)б(е)сную вѣчную…» [39, c. 134], 
 

Не здобудуть його ті, що живуть не по-християнськи, грішать, 
ганяються за світськими благами й не дбають про спасіння душі 
[39, c. 134]. 

Аби заслужити небесне блаженство, потрібно мати християн-
ські чесноти, любити Бога та ближніх, виконувати Заповіді бла-
женства [39, c. 141], взоруватися у своєму житті на приклади най-
вищої святості: житія Христа, Апостолів, святих [39, c. 198-206], 
про що проповідник пише: 
 

«..глядѣмо на ихъ житїє и в(ъ) житїи наслѣдуймо ихъ то и мы, глядя-
чи на нихъ, будемо… въ с(е)р(д)цу своєм(ъ) мѣти розмаитыє цноты и 
добрыи учын(ъ)ки… то и мы за тоє з(ъ) весел(ь)ємъ до н(е)ба пойдемо и 
зберемо в(ъ) н(е)бѣ снопки, самого Б(о)га, зберемо видєнїє лица Б(о)-
жого» [39, c. 144]. 
 

Інокентій Ґізель неодноразово згадує «Вѣчное блаженство» 
[64, c. 320] та пов’язані з ним «добра вѣчнѣ» [64, c. 157], «найвы-
шеє добро», «нєизрєчєнная радость» [65, c. 517], «вѣчне щастя» 
[65, c. 517]. Проте, мислитель здебільшого лише констатує факт 
його абсолютної цінності як загальної мети людського життя, 
майже не вдаючись до опису змісту небесного блаженства. 

Проповідник закликає цінувати спасіння душі вище за матері-
альні блага й засуджує фаталістичне сприйняття блаженства як 



 

225 

виключного наслідку Божого вибору. Так, він пише, що люди по-
збавляють себе блаженства, маючи хибне уявлення про свою га-
дану призначеність до спасіння чи загибелі. Вочевидь, така думка 
носить полемічний характер і спрямована проти протестантсько-
го (кальвіністського) погляду на природу спасіння. Інокентій Ґі-
зель виступає проти «лживого и неразумнаго Помышленїя: яко 
Нѣсть извѣ(ст)но, аще оста(ви)лши утѣшенїя сего мїра, й подем-
ши труды многи, воспрїму по семъ, на Н(е)б(е)си нѣкое Утѣше-
нїе; занеже сїе походитъ из(ъ) Бл(а)говоленїя сама(го) Б(ог)а, 
и изъ єго Прєдвѣчнаго й нео(т)мѣннаго Пре(д)увѣдѣнїя: й тако 
Или Азъ єсмъ до Сп(а)сенїя Пред(ъ)увѣдѣнъ, или нѣ? Аще єсмъ 
Пре(д)увѣдѣнъ, любо буду найгоршїй, сп(а)суся: Ащеже не-
пре(д)увѣдѣ(нъ), любо буду найлучшїй, не сп(а)суся» [64, c. 654]. 

Така думка, за автором, здатна привести до відчаю та «лінос-
ті» у справі свого спасіння. Через це людина позбавить себе не-
бесного блаженства. Тож прийняття єретицького вчення «Єсть 
удаленїе себе о(тъ) послѣдня(го) // конца ч(о)л(овѣ)чаго, сієст(ь) 
о(тъ) Вѣчнаго Бл(а)женства, чрезъ нечаянїе М(и)л(осє)рдїя Б(о)-
жего, ради опущенных(ъ) изъ Лѣности Бл(а)гихъ Дѣлъ…» [64, 
c. 319-320]. 

Насправді ж, констатує Ґізель, небесне блаженство багато в 
чому залежить і від самої людини, правильності її вчинків та до-
тримання істин Віри [64, арк. 9]. 

Про земне блаженство та питання святості у трактаті «Мир з 
Богом чоловіку» мова не йде, оскільки головною його метою є 
аналіз людських гріхів і процесу їх покути. Виняток становить 
риторичний образ «Блаженного царя», згаданий Ґізелем у перед-
мові до «Миру…». Автор уподібнює царя до Бога, а його підда-
них – до небожителів, які отримують блаженство від бачення 
«царського лиця»: 
 

«…къ Тебѣ Пресвѣтлый Ц(а)ру… Бл(а)жени сут(ь) Думныи твои 
Бояре, Бл(а)жени Дворяне й Слуги, иже всегда стояще пред лицеем(ъ) 
Твои(ъ)м, Прем(уд)рости Твоея слышанїем(ъ), й Твои(хъ) Добродѣтелей 
зрѣнїем(ъ), наслаж(д)ают(ъ)ся. Обаче й мы любо мѣстом о(т)стоящїи за 
Бл(а)женныхъ себе почитаемъ, яко й самыми умными очима, Видѣти 
Твоя преславная Дѣла сподобляем(ъ)ся» [64, арк. 8]. 

Наведений фрагмент є риторичною прикрасою, що мала на ме-
ті прославити царську владу, проте, аналізуючи зазначену екстра-
поляцію небесного блаженства на земні стосунки, можна конста-
тувати, що Інокентій Ґізель дотримувався загальноприйнятого 



 

226 

церковного погляду на природу небесного блаженства як на насо-
лоду від споглядання Господа. 

Підводячи попередній підсумок в аналізі поглядів українських 
мислителів XVII ст. на проблему «блаженства», можна стверджу-
вати, що найбільшу увагу вони приділяли саме «небесному бла-
женству», яке у текстах Йоаникія Ґалятовського та Інокентія Ґі- 
зеля набуває характеру невимовної насолоди від бачення Бога. 
Його досягнення і є справжньою метою земного життя людини. 
Втім, Антоній Радивиловський описує іще два види блаженства: 
едемське та земне, а небесне блаженство іноді описує як насоло-
ду небесними благами, що мають характер земних у їх макси- 
мально можливій повноті. 

Щодо причин блаженності християнина, українські церковні 
мислителі солідарні в тому, що людину на блаженство обирає 
Бог, проте на цей вибір впливає передбачена Ним поведінка само-
го індивіда. Усі аналізовані автори послідовно виступають проти 
фаталістичного сприйняття природи блаженства. 

Так, для Антонія Радивиловського обраність людини допов-
нюється її власними зусиллями, Йоаникій Ґалятовський стверд-
жує, що Царство Небесне приготоване для всіх, але грішники са-
мі себе його позбавляють, Інокентій Ґізель висловлюється катего-
рично проти фаталізму, стверджуючи, що небесне блаженство за-
лежить від зусиль індивіда, підтриманих Божою благодаттю. 
 

***** 
Польські проповідники, Петро Скарга та Томаш Млодзяновсь-

кий, досить часто звертаються до тематики блаженства як остан-
ньої мети життя людини та найвищої щасливості. 

Так, Скарга вважає небесне блаженство найвищим ступенем 
щастя, закликаючи паству любити майбутнє вічне життя на небе-
сах, у якому людина отримає всі вищі блага: 
 

«Kochaymy się w przyszłym źywocie… gdzie słońce nie zachodzi, i mie-
siąca nie ubywa, gdzie wszystco wiosna bez zimy, roskosz bez uprzykrzenia, 
pomieszkanie wesołe bez teskności, kto się o twoich dobrach…wypowie?» 
[372, T. II, c. 260]16. 
  

                                                             
16 «Любимо майбутнє життя... де смерті нема, де сонце не заходить й 
місяць не убуває, де завжди весна без зими, розкіш без погіршення, про-
живання веселе без смутку, хто ж може твої добра… описати?» 



 

227 

Як видно з наведеного уривка, у польського проповідника, 
який досить часто згадує «небесні блага» та молить про них Гос-
пода [371, c. 57], вони залишаються невизначеними і далі конста-
тації їх вищої цінності він не просувається. Також проповідник 
пише, що праведники отримають вищі блага відповідно до їхніх 
заслуг [375, c. 237-238]. 

Петро Скарга, як і інші церковні автори, вважає, що христия-
нину корисно зневажати земні блага, бо людина не може забрати 
їх з собою [372, c. 304]. Отже, небесні блага не асоціюються в 
текстах проповідника з земними. Останні не йдуть ні в яке порів-
няння з першими, і добрий християнин має, без сумніву, жертву-
вати земною розкішшю заради небесної нагороди: 
 

«Dobrze nam na docześnych pociechach szkodę mieć: abyśmy na… 
wiecznych zyskowali» [372, c. 294]17. 
 

На шляху до небесного блаженства християнин має терпляче 
зносити всілякі утиски й нещастя, адже для людини краще тим- 
часово перетерпіти неприємності та досягти вищого щастя, ніж 
«roskoszy dzień mieć, a piekła na wieki» [372, c. 305]18. 

Петро Скарга проводить думку про передвічне призначення 
людей до спасіння Богом, який передбачив їх майбутнє життя: 
 

«…Tak wielka i glęboka jest mądrość i wiadomość jego: iź zliczył i na-
pisał imiona tych wszystkich, ktόrzy z nim krόłować mają choć ich jeizcze 
nie//masz ani się urodzili. Y naznaczył im rozmaite korony i dostojeństwa w 
Krόlestwie w domu Niebeskim swoim» [376, c. 48-49]19. 
 

Господь «предвічно» передбачив праведників на блаженство і 
надав їм не тільки майбутнє небесне щастя, але і все необхідне 
для того, щоб його досягти [376, c. 49]. Насамперед, Бог наділив 
своїх обранців чеснотами, необхідними для досягнення блаженст-
ва: 
  

                                                             
17«Добре для нас на тимчасових втіхах мати шкоду, аби на вічних мати 
прибуток». 
18«Розкоші день мати, а пекло на вічно». 
19«Так велика й глибока мудрість й обізнаність Його, що порахував й 
написав імена тих всіх, хто з ним королювати мають, хоча їх ще нема // 
й не народилися. Й призначив їм різні корони й уряди в Королівстві в 
Небесному домі своєму». 



 

228 

«…aby miely… Wiarę Katolicką, i inne łaski i dobra duchowne, s dobre 
uczynki, i wytrwanie w nich aź do smierci, i inne śrzodki bez ktόrych wniśdź 
do Nieba nikt nie moźe. Y z tym idzie kaźde przeyrzenie Boźe: iź ten ktόry 
jest do zbawienia przeyzrzany i wybrany, i ktόremu tam zgotowano chwałe 
wieczną: bez tych drog i srodkόw bydź nie ma. Musi z swey dobrey woli, łas-
ki Boźky ktόrą mu daje Pan Bόg, dobrze uźywac, i w niey robić, i to sobie… 
zaslugować, co mu Bόg zgotował» [376, c. 49]20. 
 

Таке, на перший погляд, фаталістичне бачення блаженності 
праведників Скарга пом’якшує визнанням необхідної ролі свобо-
ди волі у справі спасіння людини. В іншому місці польський про-
повідник говорить про те, що в людській владі навіть змінити це 
приречення. Проповідник пише, що Господь не відкидає свободу 
людської волі й завжди готовий змінити свій вирок, якщо людина 
сама захоче змінитися [373, c. 311]. 

Після втілення Ісуса Христа, який поєднав у Собі божественну 
та людську природу, люди отримали можливість стати щасливи-
ми, перетворившись із синів Адама у синів Господа [375, c. 225]. 
Тобто, віруючі в змозі досягти не тільки небесного блаженства, а 
й земного, яке було втрачене праотцями. Окрім окреслених вище 
чеснот, важливою ознакою блаженної людини та найвищим зем-
ним щастям Петро Скарга вважає пізнання Бога: 
 

«Szczęście naywyźsze jest ludzkie… znać Pana Boga… w ktόrym 
wszystkę nadzieję pocładać mamy, do dobrego naszego wiecznego i 
doczesnego» [373, c. 88]21. 
 

Людина, яка цього досягла, може вважатися щасливою, адже: 
 

«Wielkie i naywyźsze szczęście, kto zna prawego Boga Twόrcę i Pana 
swego. Jeśli Filozof w tym ludzkiego źywota ostatnie szczęście kładł, gdy 
kto mόgl co pewnego o dziwach świata tego i tych stworzonych rzeczy wied-
zieć? a po nich do znajomosci Twόrcę ich przychodzić: jaco nie ma bydź 
wielkie szczęście tych, ktόrzy o Panu Bogu tak wiele wiedzą, nie po rozumie 
                                                             
20«аби мали… Віру Католицьку, й інші дари й блага духовні, й добрі 
вчинки, й перебування в них до смерті, й інші передумови, без яких ні-
хто не може досягти Неба. І з тим йде кожне призначення Боже, що той, 
хто для спасіння призначений та обраний, й котрому там приготовано 
хвалу вічну: без тих доріг та речей бути не може. Мусить зі своєї доброї 
волі ласку Божу, котру йому дає Господь Бог, добре використовувати, й 
працювати, й те собі… заслуговувати, що йому Бог приготував». 
21 «Щастя найвище людське… знати Господа Бога… в якому всі свої на-
дії покладати маємо, до добра нашого вічного й дочасного». 



 

229 

ktόry się omylić moźedomyślaną, ale pewną i z nieba obesłaną i zjawioną 
wiadomością?» [373, c. 89]22. 
 

Тут образ блаженного, який досяг безпосереднього містично- 
го споглядання Бога, проповідник порівнює з рисами античного 
мудреця, що пізнав земні й небесні сфери. 

Блаженний мудрець однаково ставиться до щастя й нещастя 
[372, c. 319], така людина переживає зі стоїчним спокоєм усі зем-
ні події і не переймається щасливим чи нещасливим (у світському 
розумінні) перебігом життя. Петро Скарга, описуючи блаженного 
мудреця, також посилається на античну (поганську) філософію: 
 

«Tey Filozofij i poganie nauczali, i w tym doskonałość mądrego i męźne-
go kładli, aby się i z szczęścia nie radował i z nieszczęścia się nie smucił» 
[372, c. 318]23. 
 

Тут польський проповідник, вочевидь, має на увазі вже зга- 
дуваний фрагмент Діогена Лаертського з життєпису Клеобула, 
освячений авторитетом Отців Церкви. 

Томаш Млодзяновський згадує про перше блаженство Адама 
та Єви, але говорить про його остаточну втрату. Натомість у май-
бутньому людей очікує вище щастя [354, c. 41]. Христос Своїм 
народженням несе людям можливість досягти блаженства [355, 
c. 362]. Небесне блаженство, що отримує у проповідника назву 
«вічне щастя» [354, c. 42], «добра вічність» (dobra wieczność) 
[355, c. 364], «щаслива вічність» (szczęśliwa wieczność) [355, 
c. 363], є найвищим ступенем щастя, яке неможливо передати 
земними поняттями. Вічного щастя заслуговують лише ті, хто 
присвятив себе служінню Богу та зневажає світські блага й спо-
куси [354, c. 42]. 
                                                             
22 «Велике й найвище щастя того, хто… знає правдивого Бога Творця й 
Господа свого. Якщо Філософ в тому розумів остаточне щастя людсько-
го життя, коли хто міг що правдивого про дива світу того й тих створе-
них речей бачити, а по них до знання Творця їх приходив, як не має 
бути великим щастя тих, хто про Господа Бога так багато знають, не по 
розуму, які себе ввести в оману можуть домислами, але певну з неба 
надіслану й об’явлену мають відомість?» 
23 «Тієї філософії й Язичники навчали, й в тім досконалість мудрого й 
мужнього покладали, аби в щастю не раділи, а в нещастю не засмучува-
лись». 



 

230 

Земне блаженство у Томаша Млодзяновського пов’язане з до-
сягненням християнської досконалості [355, c. 362], що виражає 
«знання» Бога та споглядання Його під час життя на землі (схо-
ластичне felicitas). Проповідник зауважує, що «Христова наука» 
робить людину мудрою, а мудрість робить її щасливою [355, 
c. 462]. Людина здатна пізнати Бога та Його задум й за допомо-
гою цих знань стати щасливою [355, c. 362]. Далі автор пише, що 
досконала людина дає іншим приклад до наслідування: 
 

«Dosconałym nie moia rzecz nauki dawać, ale raczey od niechźe brać, 
abym się od niech P. Boga moiego kochać nauczył» [355, c. 362]24. 
 

Блаженна людина має жити так, якби крім Бога та неї нікого 
не було б на світі: 
 

«Ziy tak, iakoby nie było na swiecie, tylko Bog a tu, gdybys gruntownie 
to przeiał, nie masz iuź w Niebe Aniołow, nie masz na swiecie ludzi, iuź Bo-
ga nikt nie miłuie z ztworzenia… ty go tylko miłuiesz» [355, c. 362]25. 
 

Блаженна людина має любити Бога за весь світ і не озиратись 
на інших, не чекати похвали ні від кого, а дбати лише про Божу 
любов [355, c. 362]. Таке містичне розчинення у спілкуванні з Бо-
гом є характерним для августинівського вчення та відображає в 
собі образ мудреця «не від світу сього», що є спільним для кон-
цепту християнської святості та античного філософа. 

Отже, польські католицькі проповідники приділяють значну 
увагу небесному блаженству та земному у вигляді образу доброго 
християнина чи святого. Традиційно зазначаючи вищість небес-
ного блаженства, Петро Скарга та Томаш Млодзяновський зали-
шають без уваги його наповнення, обмежуючись декларацією йо-
го «невимовних» благ. Цей факт пояснюється приписом Тридент-
ського собору, який рекомендував проповідникам уникати в пов-
чаннях складних теологічних побудов, які б могли бути невірно 
витлумаченими паствою [125, c. 33]. 

Постулюючи ідею обраності частини християн для небесного 
блаженства, католицькі проповідники водночас відкидають фата-
                                                             
24 «Досконалим науку давати – не моя справа, а скоріше в них навчуся 
любити Господа Бога свого». 
25 «Живи так, якби нікого не було на світі, тільки Бог та ти, щоб ти доб-
ре засвоїв, що вже нема в небі Янголів, нема людей на світі, ні хто Бога 
зі створінь не любить… тільки ти його любиш…». 



 

231 

лістичне тлумачення цієї ідеї, стверджуючи залежність цього ви-
бору від людської волі і навіть можливість для людини змінити 
«Божий вирок». 

Досить детально польськими проповідниками описується зем-
не блаженство, що проявляється в таких ознаках майбутнього не-
бесного блаженства, як праведне життя та богопізнання. При цьо-
му Петро Скарга вважає його джерелом обраність та поведінку 
людини, а Томаш Млодзяновський відводить велику роль освіті у 
процесі пізнання божественних речей. Блаженний християнин, 
що володіє даром мудрості, є прикладом для наслідування іншим 
християнам. 
 

***** 
Таким чином, у творчості Антонія Радивиловського відбилися 

сформовані Отцями Церкви три аспекти розуміння блаженства: 
едемського, небесного та земного. Повторюючи ці ідеї, зокрема, 
активно посилаючись на Августина, Радивиловський намагається 
надати їм оригінального звучання і форми, додаючи до традицій-
них ідей про ознаки і зміст цих видів блаженства як власні мірку-
вання, так і образи, почерпнуті з античності. 

Інокентій Ґізель та Йоаникій Ґалятовський зосереджують ос-
новну увагу на небесному блаженстві, не вдаючись до детального 
аналізу інших його видів. Натомість у текстах Антонія Радиви-
ловського є детальний опис всіх видів блаженства: едемського, 
земного та небесного. Так, описуючи едемське блаженство, Анто-
ній Радивиловський вдає з нього втрачений через гріх «золотий 
вік», активно використовуючи цей образ для моральних повчань. 
Петро Скарга та Томаш Млодзяновський зачіпають едемське бла-
женство лише побіжно, не вдаються до детального аналізу небес-
ного, проте досить виразно описують земне блаженство людини, 
яка пізнала Бога. 

У текстах Йоаникія Ґалятовського та Інокентія Ґізеля небесне 
блаженство набуває «невимовного» характеру насолоди від ба-
чення Бога. Польські мислителі взагалі не деталізують зміст не-
бесних благ, обмежуючись констатацією їх безумовної вищості 
щодо земного щастя. 

Натомість Антоній Радивиловський, констатуючи непізнава-
ність «небесних роскошів» та вбачаючи вищу насолоду в баченні 
Господа, подає опис небесного блаженства як насолоди небесни-
ми благами, що мають подібність до земних, проте у їх макси-



 

232 

мально можливій повноті. Саме цей вид блаженства проповідник 
наповнює образами земного щастя та його благ, розкриваючи 
зміст небесної насолоди «земним ключем», у чому можна вбача-
ти вплив ренесансного гуманізму. 

Інокентій Ґізель та Йоаникій Ґалятовський звертають мало 
уваги на земне блаженство, обмежуючись описанням чеснот свя-
тих або поданням рекомендацій щодо ведення праведного життя 
доброго християнина, – для тих, хто хоче досягти небесного бла-
женства. 

Відповідно до поглядів польських проповідників, земне бла-
женство проявляється у таких ознаках майбутнього блаженства, 
як праведне життя та богопізнання. При цьому, як зазначалося 
вище, Петро Скарга вважає його джерелом обраність та поведін-
ку людини, а Томаш Млодзяновський у процесі пізнання божест-
венних речей велику роль відводить освіті. Блаженний христия-
нин, що володіє даром мудрості, є прикладом для наслідування 
іншим християнам. 

Погляди Антонія Радивиловського наближені до католицької 
сторони. Так, у його текстах блаженний отримує виразні риси ан-
тичного мудреця, що володіє не тільки рисами святості, яка дося-
гається через наслідування Христа, але й мудрістю. Остання про-
являється у пізнанні себе, світу і Бога. Джерелом такої мудрості є 
Одкровення та власні зусилля християнина. 

Православні мислителі також використовують концепт бла-
женства для передачі ідеї сакральності влади християнського во-
лодаря. Християнський володар, який є образом Бога на землі та 
користується божественною опікою, називається блаженним, як 
і піддані, що переживають блаженство, перебуваючи під його 
владою. Католицькі проповідники не вдаються до такого способу 
освячення влади. 

Характерною рисою для представників обох таборів церков-
них мислителів є відсутність уявлень про юродство як вид бла-
женства. 

Щодо причин блаженності християнина, українські православ-
ні мислителі та польські католицькі проповідники солідарні в то-
му, що людину на блаженство обирає Бог, проте на цей вибір (ви-
ще благословення) впливає і поведінка самого індивіда. Усі ана-
лізовані автори послідовно виступають проти фаталістичного 
сприйняття природи блаженства. Так, для Антонія Радивиловсь-
кого обраність людини доповнюється її власними зусиллями, Йо-



 

233 

аникій Ґалятовський стверджує, що Царство Небесне приготова-
не для всіх, але грішники самі себе його позбавляють, Інокентій 
Ґізель висловлюється категорично проти фаталізму, стверджую-
чи, що небесне блаженство залежить від зусиль індивіда. Като-
лицькі проповідники, постулюючи ідею обраності частини хрис-
тиян для небесного блаженства, також відкидають фаталістичне 
тлумачення цієї ідеї, стверджуючи залежність цього вибору від 
людської волі і навіть можливість для людини змінити «Божий 
вирок». Зазначені твердження носять яскраво виражений анти-
кальвіністський характер та загалом вписуються у тогочасну сис-
тему моральних уявлень, згідно з якими щастя людини залежить 
не лише від небесної волі, але й від її особистих зусиль. 
 
 
 

 
  



 

234 

РОЗДІЛ 5. 
 

КОНЦЕПТ ЩАСЛИВОГО ЗЕМНОГО ЖИТТЯ 
В ТВОРАХ АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО 

 

Погляд на щастя, як на досягнення блаженства Царства небес-
ного, який, вочевидь, переважав у дискурсі українських інтелек-
туалів XVII ст., все ж не виключав розгляду ними інших ракурсів 
цієї проблеми: для земного щастя залишилось своє місце, та й 
ставлення до нього не завжди було негативним. 

В цьому розділі продовжено розгляд проблеми щастя в твор-
чості Антонія Радивиловського: аналізуються різні аспекти уяв-
лень про земне «щастя» (благословенність, радість, фортуну) в їх 
позитивному та негативному наповненні (небесне/земне, щастя/ 
нещастя, користь/шкода). Найбільша увага зосереджена на таких 
моментах, як: змістове наповнення; оціночне судження про певні 
види щастя; джерела походження земного щастя в цьому аспекті 
(Божественна воля, диявольська спокуса, доля, власні зусилля); 
обставини, пов’язані з набуттям та володінням окремими видами 
щастя (нещастя); роль суб’єкта (носія щастя/нещастя) в отриман-
ні цього виду щастя чи нещастя (нагорода чи кара, можливість 
впливу на стан речей); наслідки від отримання/володіння земним, 
минущим щастям (чи нещастям); спільне та відмінне в тлумачен-
ні окремих аспектів щастя. 
 

5.1. БЛАГОСЛОВЕННІСТЬ ТА МИРСЬКЕ ЩАСТЯ 
 

У цьому підрозділі йтиметься про світське (земне) щастя, що 
розуміється як характеристика життя, що пов’язана з успіхом, 
суспільним визнанням, матеріальним достатком і володінням ін-
шими благами. Цей аспект феліцитарного концепту асоціюється 
здебільшого з зовнішніми, об’єктивними обставинами життя лю-
дини. Однак він має і суб’єктивну сторону, адже, до певної міри, 
може залежати від поведінки й зусиль самого суб’єкта – носія 
щастя. 

Земне (світське) щастя трактується Отцями Церкви у двох ас-
пектах [189]. 

По-перше, це «благословенність» вищими силами, що прояв-
ляється в опіці божественної волі над людиною, наслідком чого є 
моральні цноти та матеріальне благополуччя індивіда. Людина 
під опікою вищих сил має все необхідне для гідного життя, отри-



 

235 

мує повагу та визнання соціуму, досягає успіху у своїй справі, на-
городжується довголіттям і сімейним благополуччям тощо. 

У філософській спадщині античності таке щастя позначалося 
терміном «евдемонія» (εὐδαιμονία). У протестантській етиці така 
«благословенність» стала ознакою «божественного призначення» 
людини до небесного блаженства. Таке щастя виступає нагоро-
дою за доброчесність та будується власною працею, а також 
спільними зусиллями громадян заради загального блага, тобто 
поєднує в собі об’єктивну обраність до щастя та суб’єктивну за-
слугу перед вищими силами, за яку дається нагорода. 

По-друге, це концепт загальної мети людської діяльності, 
спрямованої на оволодіння «земними» матеріальними та духов-
ними благами. До обставин такого щастя належить успішність у 
сімейній, громадській, політичній, економічній та інших сферах 
життя. Однак воно не є нагородою від вищих сил, а образ релігій-
ного благочестя є для нього суто зовнішньою, необов’язковою 
ознакою. 

Тут щастя є результатом зусиль самої людини, її прагнення до 
успіху або інших факторів, не конче пов’язаних з божественною 
опікою. Це бачення перекликається з загальними уявленнями про 
щасливе життя та успіх, поширеними на буденному рівні суспіль-
ної свідомості, про нього йдеться навіть у правничих документах, 
зокрема Литовський Статут 1529 р. (розділ 3, артикул 8) легітимі-
зує прагнення шукачів кращої долі: 
 

«Теж узычаем: абы княжата и панове хоруговные, шляхта и бояры 
преречоные мели волную моц выйти с тых земель наших, Великого 
князства Литовского и иных, для набытя лепшого щастья свого» [155]. 
 

У релігійному ж дискурсі таке щастя набуває негативного ха-
рактеру і трактується як оманливе, тимчасове благополуччя, дия-
вольська спокуса, результат гріховної діяльності або ознака заги-
белі душі. До прагнення такого щастя людину призводять гріхов-
ні почуття гордості, пихи, самолюбства тощо. 
 

***** 
Однією з лексем, яка досить часто вживається Антонієм Ради-

виловським як окремо, так і поруч із щастям, а також як його за-
мінник для позначення щасливої людини «під Божою опікою», є 
«благословенність». Щастя та благословенність можуть викорис-
товуватись поруч для подовження риторичного ряду: 



 

236 

«О щасливые! О бл(а)гословенные!» [216, арк. 517 зв.], «О щаслив-
шїй, о бл(а)гословеншїй» [219, арк. 143 зв.], «О щасливое! о бл(агосло)-
венное твое поволан(ъ)е» [218, c. 664]. 
 

Часом вони вживаються проповідником у різних аспектах як, 
власне, стан щасливості та його причина – Божа опіка: 
 

«О якъ за щасливых(ъ) й за б(ла)г(осло)венныхъ себе почитали быс-
мо. Гды бы насъ… моцъ… Бл(а)г(ода)ти Д(у)ха с(вя)того порушила! 
абысмо погордѣвши водою роскошей, бщга(т)ства, й чести сего свѣт(а); 
всѣмъ с(е)р(д)цємъ нашимъ, прагнули Воды Бл(а)г(од)ати Д(у)ха с(вя)-
того…» [216, арк. 40]. 
 

Так чи інакше, щасливість та благословенність пов’язані між 
собою в текстах Антонія Радивиловського, для якого останнє ви-
ступає синонімом щастя, його причиною та видом. 

Благословенною є віруюча людина, яка пам’ятає про «Христо-
ву жертву» та має інші християнські цноти [216, арк. 13 зв.]. Бла-
гословенна людина наслідує своїм життям Ісуса Христа: 
 

«Щасливый. а праве Бл(агосло)венный є(сть) такїй ч(о)л(о)вѣкъ ко-
торїй в(ъ) житїи своемъ на семъ свѣтѣ всякаго стараня прикладаетъ, 
якобы ведлу(гъ) силы своей моглъ Х(рист)а Сп(аси)теля живота наслѣ-
доват(и)…» [218, c. 84]. 
 

Така людина взорується на святих, є смиренною та вдячною 
Богу за блага, що супроводжують її життя: 
 

«О щасливый! О бл(а)гословєнный той ч(о)л(о)вѣкъ! который наслѣ-
дуючи Іоанна Пр(ед)т(е)чу: [любъ єго людє вынося(тъ) з(ъ) 
Родовитости, з(ъ) Прем(уд)рости, з(ъ) с(вя)тобливого живота, з(ъ) щастя 
й бо-га(т)ства,] Хр(ис)ту Сп(аси)телю своему… (все те приписує – 
В.С.)» [216, арк. 522]. 
 

Як видно з наведеного фрагменту, щастя-благословенність су-
проводжується різними благами (сім’я, мудрість, моральні чесно-
ти, багатство, удача тощо), що вписуються в загальний образ зем-
ного благополуччя. В іншому місці проповідник пише про сми-
ренність та чесноту як характеристику щастя-благословенності: 
«Щасливый й бл(а)гословенный той, которого животъ высокїй а 
д(у)хъ смиренный» [218, c. 306]. Однак Антоній Радивиловський, 
з притаманним релігійним напученням пафосом, зауважує, що ба-
гато християн на шляху до Царства Небесного більшу увагу звер-
тають на «щастя сего свѣта, на роскоши, на чести, на Богатст-
ва…» [216, арк. 462 зв.]. 



 

237 

Благословенність ґрунтується на пізнанні істин віри, що асоці-
юється у проповідника з початком всякої вченості та мудрості, а 
також «вѣчной щасливости й бл(агосло)венїя» [218, c. 132]. 

Благословенна Богом людина, яка володіє моральними чесно-
тами, знаходиться під особливою опікою вищих сил, тож її су-
проводжує успіх у всіх справах, і сам успіх обертається їй на доб-
ро, про що проповідник пише: 
 

«…удастся на службу до якого двору (справедливий та люблячий 
Бога чоловік – В.С.)… ано єму там добре й все идет(ъ) пожитечно… Зо-
станетъ справедливый ч(о)л(о)вѣкъ (что ся ткнет(ъ) стану д(у)ховнаго) 
Архѣєрєємъ, Іереемъ, Учителемъ, алит добре, й то єму пожитечно; зо-
станєт ч(о)л(о)вѣкъ справедливый й Б(о)га любячий (что ся ткнет(ъ) ста-
ну свецкого) Ц(а)рем(ъ), Княземъ, Каштеляномъ, Гетманомъ, Паномъ 
великим(ъ), алит добре, й то єму барзо пожитечно; Зостанетъ кто з лю-
бячихъ Б(о)га, Войтомъ, Бурмистромъ, Райцею, Лавникомъ, алит добре, 
й то єму барзо пожитечно» [217, c. 675]. 
 

Людина, яка перебуває під божественною опікою, знаходиться 
в безпеці і їй ніщо не може зашкодити: 
 

«Щасливый заистє той ч(о)л(о)в(ѣ)к(ъ), которого Б(о)гъ в(ъ) опатр-
ности своей маетъ… Такому бовѣмъ ч(о)л(о)в(ѣ)ку на свѣтѣ ничого 
противного шкодити не можетъ» [218, c. 251]. 
 

Окрім успішності в громадській діяльності та кар’єрних намі-
рах, благословенна людина щаслива і в сімейному житті. Сім’я, 
дім є ознакою земної щасливості індивіда, який має надійний 
притулок на своєму життєвому шляху. Проповідник вказує на це, 
згадуючи земні поневіряння Ісуса Христа, який «немѣлъ щастя на 
семъ свѣтѣ», бо не мав постійного притулку [218, c. 207]. 

Щодо «сімейного щастя» Антоній Радивиловський висловлю-
ється досить обережно. Проповідник розвиває думку про те, що 
шлюб може як сприяти, так і стояти на перепоні щастю індивіда, 
а його якість залежить від обставин та чеснот подружжя. Вступа-
ючи в сімейний союз, людина сподівається на щастя, проте не за-
вжди отримує те, на що розраховує. Так, кожен бажає отримати 
за дружину «Деву богатую, надобную и родовитую», проте може 
отримати «убогую… шпетную, сваволную» [217, c. 441]. Сам 
шлюб є джерелом для неспокою, тож ризикований з огляду на 
прагнення християнина до спокійного життя: 
  



 

238 

«жену поялъ, а той товаришъ єстъ такѣй, которому выгоды потреба, 
бо хочай мало єму не подмысль, то заразъ до гнѣву, до свару…» [216, 
арк. 346 зв.]. 
 

В іншому місці проповідник у традиційно патріархальному ду-
сі висловлюється про належні відносини між чоловіком та дружи-
ною, стверджуючи головуючу роль першого: 
 

«Боязнь жены до мужа єст(ь), єже не вопреки глаголити, єже непро-
тиво востаяти, єже нежелати первенствъ» [218, c. 1123]. 
 

При цьому, для підсилення авторитетності своїх слів, пропо-
відник посилається на Златоуста. Однак, автор невтішно конста-
тує, що в житті буває навпаки і жінки намагаються керувати чо-
ловіками. 

Навіть «правильний» вибір нареченої, що відповідає усім уяв-
ленням про ідеал, не є гарантією сімейного щастя: 
 

«который поялъ себѣ за жену якую без(ъ) наганы девицу, й взялъ по 
ней много посагу, чи уже розумѣетъ себе быти за щасливого? чили ро-
зумѣетъ же на вси уже натрафилъ роскоши? Але нехай вѣдает(ъ) й той, 
же трафилъ на болшїи клопоты, нежели на роскоши, на бо(л)шїи печа-
ли, нежели радости; бо завше муситъ мыслити якъ бы моглъ барзѣй вы-
годити женѣ, а нежли себѣ» [216, арк. 346 зв.]. 
 

Антоній Радивиловський визнає, що щасливе сімейне життя 
можливе (хоч і не без «криз»): 
 

«Правдать, коли кто натрафилъ на жену добрую, то якожъ також(ъ), 
(хоча й не без(ъ) клопоту на семъ свѣтѣ бываетъ) можетъ себе за щасли-
вого почитати, бо жена разумива, вѣнец(ъ) мужу своему» [217, c. 992]. 
 

Проте, далі застерігає, що, натрапивши на злу дружину, чоло-
вік стає нещасливим: 
 

«…але колы на злую трафитъ, то за нещасливого себе нехай ро-
зумѣетъ…» [216, арк. 347]. 
 

Але для доброї людини шлюб завжди на користь: 
 

«Пойметъ жену в(ъ) дому зацном и богатомъ… сплодитъ ч(о)л(о)-
вѣкъ любящий Б(о)га з женою побожною дѣток немало, алитъ добре, й 
то єму пожитечно» [217, c. 675]. 
 

Тож сімейне щастя, яке для більшості є переважно результа-
том примх фортуни, для благословенної людини є закономірним 
елементом її стану справжнього «земного щастя». Шлюб благо-



 

239 

словенної Богом людини характеризується любов’ю і може вва-
жатися щасливим: 
 

«О щасливый! о бл(а)гословенный доме! въ которомъ мужъ з женою 
жиетъ въ любвѣ. о бл(а)гословенное таковыхъ мешкан(ъ)е! бо не сами 
єдины, але зъ самымъ мешкаютъ Б(о)гомъ» [218, c. 1123]. 
 

Однак сім’я не є вищою цінністю, ніж небесне блаженство, 
тож Антоній Радивиловський пише, що цінувати сім’ю понад усе 
є неприпустимим для християнина, адже такий «зразковий сім’я-
нин» не гідний Христового благословення: 
 

«О шаленство ч(о)л(о)вѣческое!... Лѣпшєй кохатися… в женахъ, в 
дѣтехъ, анѣжели в Творцѣ своему…» [219, арк. 333]. 
 

Благословенна людина, окрім успішності та сімейного благо-
получчя, може володіти достатнім для ведення пристойного жит-
тя обсягом матеріальних благ. Матеріальний достаток є ознакою 
благословенності [218, c. 207]. Світські блага, які позначають- 
ся як: «добра щастя» [216, арк. 232], «добра щасливости» [216, 
арк. 482], «добра временные» [218, арк. 12], «добра дочасные» 
[218, c. 638], набуваються благословенною людиною з Божої во-
лі. 

Антоній Радивиловський вважає, що людина може заслужити 
земні блага разом з небесними: 
 

«…на ласку Б(о)жую заслужити ся можемъ… а заслужившися, з(ъ) 
того єго Б(о)жого скарбцу… что разъ тутъ на земли болшїи добра до-
часныи беручи, й вѣчныхъ в Н(е)бѣ браня годнымися станемъ» [218, 
c. 638]. 
 

У передмові до «Огородка…» проповідник виступає в ролі бо-
гомольця, який випрошує «дочаснѣ добра» для свого патрона: 
«Тебѣ всѣх(ъ) добръ временныхъ й вѣчныхъ зычливый богомо-
лецъ». 

Антоній Радивиловський зараховує до земних складових бла-
гословенної щасливості «богатства, чести й слава… пѣенкность // 
…долгїй й здоровый животъ,… насыщенїе,… напитокъ,… музи-
ка,… прем(уд)рость…» [216, арк. 67 зв.-68]. Кожна людина отри-
мує стільки благ, скільки потребує «ведлугъ потребы кождого зо-
собна стану й повинности ихъ» [218, c. 343]. Як видно з наведе-
ного переліку, до цих благ, окрім честі, слави, здоров’я, краси, 
мудрості потрапляє ще й багатство: світські блага не є чимось не-
гативним, коли вони даються праведній людині з Божої волі. 



 

240 

Матеріальні блага не несуть душевної шкоди тим, хто більше 
думає про спасіння душі, ніж про збереження й примноження ба-
гатства. Отримані від Бога блага така людина витрачає правиль-
но, використовуючи на необхідне та на добрі справи. Тож благо-
словенні ті люди, які «богатствъ себѣ о(тъ) Б(о)га даныхъ ужива-
ють, на вспоможенє ближнихъ своихъ, на пропитан(ъ)е убогихъ 
людей, на розные ялмужны…» [216, арк. 66]. 

Таким чином, матеріальні блага для благословенних людей ви-
ступають засобом для чинення добрих справ, а отже, сприяють їх 
спасінню. 

Достаток набуває у міркуваннях проповідника морального 
значення, хоч Антоній Радивиловський не приймає протестантсь-
кий погляд на багатство як ознаку спасіння. Так, він пише, що 
земна щасливість може бути ознакою приреченості людини до 
погибелі душі, натомість нещастя, що супроводжують життя 
християнина, часто призводять до його майбутнього спасіння: 
 

«щасте дочасное єстъ знаком осужденїя, нещасте зась єстъ знаком(ъ) 
спасенїя» [217, c. 517]; «Которыи зась жадных бѣдъ на сем свѣтѣ не 
дознаваютъ, але завше живутъ щасливе; знакъ певный вѣчного ихъ 
осужденїя» [216, арк. 173]; «…але которые предвѣчне назначены суть 
до сп(а)сенїя, тыє на семъ свѣтѣ бѣдами й розными утрапленїями стис-
нены бываютъ» [216, арк. 173]. 
 

У цьому випадку можна говорити про певну полеміку Радиви-
ловського з протестантським вченням щодо успіху як ознаки спа-
сіння, яка фіксується і при згадках про інші види щастя. 

Благословенність дарується Богом за праведне життя не тільки 
окремим людям, а й цілим народам. Так, на думку проповідника, 
український народ є щасливим та благословенним, бо має істин- 
ну віру та святих покровителів, зокрема апостола Андрія [218, 
c. 663-664]. 

Натомість за гріхи народу або окремих його представників Бог 
карає нещастями: війнами, хворобами, неврожаями та іншими ка-
таклізмами. Як приклад, Антоній Радивиловський згадує юдеїв, 
що благоденствували, коли дотримувалися Божих заповідей, але 
потерпали від різних кар, коли відступали від істинного Бога: 
 

«коли испо(л)нялъ Волю Б(о)жую, колися выстерѣгалъ грѣховѣ, доз-
навалъ розгныхъ о(тъ) Б(о)га добродѣйств(ъ); на войнѣ о(т)носилъ звѣ-
тязтва на(дъ) непрїятелями, в(ъ) дому жиючи вшелякой в(ъ) кождыхъ 
рѣчахъ дознавалъ щасливости… ово з(ъ)гола въ вшелякомъ оплывалъ 



 

241 

щастю. Тойже народъ жидовскїй, якъ почалъ о(т)ступо вати // отъ Б(о)га 
своего... аж(ъ) й Б(о)гъ зо всѣх(ъ) сторон(ъ) поча(лъ) єго розными стис-
кати непрїятелями…» [216, арк. 52]. 
 

Так само Радивиловський трактує причину нещасть українсь-
кого народу у середині – другій половині XVII ст.: 
 

«Б(о)гъ Вседержитель за грѣхи наши Которыми щоразъ Маестатъ 
Єго Б(о)жїй уражаемъ и до гнѣву єго побужаемъ, як(ъ) срогими вѣтра- 
ми неприятелями Кр(е)ста Х(ристо)ва замыслилъ насъ карати» [217, 
c. 1497]. 
 

Відповідно, проповідник закликає світську та церковну влади, 
аби ті дбали про загальне щастя, викорінюючи гріхи серед своїх 
підлеглих, адже Боже благословення є запорукою загального бла-
га. Сумлінне ж виконання можновладцями їх призначення і їм са-
мим винагороджується на небесах вічним щастям [218, c. 274]. 
Проповідник застерігає, що у разі виникнення різних нещасть, від 
яких потерпає громада, влада зобов’язана виявити винних та по-
карати їх, тоді Бог припинить кару: 
 

«гды зась преложеные видячи якіе Б(о)з(с)кїє, на народъ людскїй 
албо на самы(хъ) себе, пляги, пилнося бадаютъ, Чи не уразилъ кто любъ 
з(ъ) них самы(хъ), любъ з(ъ) людей посполиты(хъ) Маестату Б(о)жого 
яким смерте(л)нымъ грѣхом?... Єслися мовлю заразъ удають до сихъ 
словъ: Кто согрѣши? а знашовши ви(н)ного, ведлугъ права Б(о)жо(го) й 
гра(ж)данска(го) карають; теды й Б(о)гъ пляги й вшелякїе утрапленя, 
которыми за грѣхи караєть, о(т)даляетъ» [216, арк. 52 зв.]. 
 

Таким чином, Антоній Радивиловский передає у християнізо-
ваному вигляді ренесансну ідею загального блага, що подається у 
вигляді Божого благословення, яке належить праведному народу 
та якого позбавлені грішники. На владу покладається відпові-
дальність за гріхи підлеглих та піклування про суспільне щастя. 

Отже, на думку Радивиловського, благословенна людина може 
отримувати від Бога не лише небесне, але й земне, мирське щас-
тя, яке не шкодить її моральному стану та не є перешкодою для 
спасіння душі. Складовими такого щастя є успіх у справах, сімей-
не благополуччя, належний моральний стан та матеріальний доб-
робут. Таке розуміння щастя досить близько стоїть до грецького 
поняття евдемонії. 

Водночас проповідник відмежовується від кальвіністського 
бачення земного щастя як переконливого свідчення призначення 



 

242 

людини до спасіння, стверджуючи, що воно, навпаки, може вка-
зувати на близькість індивіда до загибелі, оскільки здатне збити з 
істинного шляху. Проте праведній благословенній людині всі ці 
блага йдуть на користь та слугують засобом для реалізації пози-
тивних моральних якостей. Благословенними можуть бути не ли-
ше окремі особи, але й цілі народи, – за умови дотримання істин-
ної віри і наявності благословенної Богом церковної та державної 
влади. 

Щастя, що розуміється у світському аспекті як досягнення ма-
теріальних благ, яке не ґрунтується на благочесті, природно, не 
знаходить схвалення Антонія Радивиловського. У дусі християн-
ської антропології проповідник веде мову про «старого та нового 
Адама» й виділяє у природі людини три складові: земну, тілесну 
та духовну. Людей, що підпорядковують свої прагнення матері-
альному світові, Радивиловський називає «земними»: 
 

«Земнаго ч(о)л(о)вѣка носятъ Образъ на себѣ тыи которыи земная 
мудрствуютъ, которыи ни о чемъ иншом(ъ) не мыслятъ, тылко, албо о 
збогаченюся, албо о доступлїеню честей; которыи надто любятъ доста-
ток земный, й славу мїра сего; которыхъ житїе на земли єстъ, а не на 
Н(е)бі» [217, c. 1273-1274]. 
 

Проповідник акцентує увагу на надмірній жадібності людей до 
земного щастя, та схильність до нехтування небесним: 
 

«Правдать много межи нами єстъ такихъ что подвизаютъся добрымъ 
подвигомъ, абы могли постигнути, албо честь якую, албо богатство, 
албо славу, албо доброе о себѣ у людей розумен(ь)е, албо роскоши сего 
свѣта, албо прїязнь й фаворъ людскїй, але жебы для одержаня вѣчной 
жизни подвизалися добрымъ подвигомъ вѣры… як(ъ) барзо мало єстъ!» 
[217, c. 1483]. 
 

Таке прагнення є наслідком надлишкового себелюбства, що 
вважається проповідником аморальною рисою [217, c. 1614]. Що-
правда, подекуди Антоній Радивиловський у дусі християнського 
ригоризму впадає в іншу крайність, вимагаючи від пастви знева-
жати усі потреби чуттєвого тіла та ігнорувати їх задля служіння 
Всевишньому. Втім, такі пропозиції зазвичай бувають продикто-
вані темою проповіді (наприклад, «Слово Обще на День святих 
мучеників») [217, c. 1614]. 

Загалом Антоній Радивиловський уважає цілком природним 
прагнення до успіху, уявлення про який може суттєво відрізняти-
ся у людей, що належать до різних суспільних прошарків. Відпо-



 

243 

відно, кожний представник суспільної ієрархії прагне досягти ба-
жаного щастя: 
 

«Царъ… прагнетъ разширєнїя своего ц(а)рствїя, прагнетъ звѣтязства 
над непрїятелями. Сенаторъ… прагнетъ примноженъя староствъ, праг-
нетъ булавы Гетманской, Печати канцлѣрской, лѣски Маршалковской. 
Воинъ… прагнетъ ласки Царской й Гетманской, прагнетъ здобычи зач-
ной. Райци сидячи в Ратушѣ на судѣ… прагнутъ абы люде позывали 
абы єдни на другихъ накладали. Купци… прагнутъ абы что добре про-
дали, абы что тане купили…» [217, c. 123]. 
 

У прагненнях до того, аби реалізуватися у своїй сфері діяль- 
ності, немає нічого гріховного, більш того, бажання збудувати 
успішну кар’єру Радивиловський називає «золотою мыcлѣю» 
[217, c. 201]. 

Втім, проповідник виступає проти «крайнощів» у кар’єрних та 
економічних амбіціях, адже людина, яка занадто затьмарює ро-
зум бажаннями отримати «сьогосвітні блага», забуває про Бога й 
опиняється в полоні гріха. Тоді занадто сильне прагнення «зроби-
ти кар’єру» може призвести до втрати вищих благ, адже «збытная 
Хтивость Годности, приноситъ шкоду, на утратѣ… всѣхъ добръ 
щасливости й Бл(а)женства» [216, арк. 482]. Також світська кар’є-
ра пов’язана з багатьма «клопотами, фрасунками, нєбєспєчєнст-
вами й працами». Тож людина, яка приймає високі посади, упо-
дібнюється проповідником до голодної миші, яка попадає в паст-
ку, спокусившись приманкою [218, c. 29].Теж саме стосується ба-
гатства: 
 

«Кто барзо хтивый єстъ до набытя богатства, нехай вѣдаетъ же не 
любитъ Б(о)га всѣмъ с(е)р(д)цемъ своим(ъ)» [217, c. 667-668]. 
 

Такі бажання не гідні справжнього християнина, а надмірне 
шукання «світського» щастя несе загибель душі, оскільки у го-
нитві за земними благами, навіть здобуваючи їх чесним спосо-
бом, через працю, людина забуває про Бога, не відвідує церкву, 
працює у свята тощо. Антоній Радивиловський пише, що при 
цьому вона може прикриватися цілком пристойними мотива- 
ми (наприклад, необхідністю піклування про родину), але це не 
зменшує її провини. Така поведінка є результатом спокуси світу, 
який вабить людину, «абы збытнеє старан(ъ)є о себе чинилъ, абы 
и в с(вя)тыє дни не прожновалъ». Проповідник закликає не шука-
ти собі хліба з «уразою Б(о)жою, й нарушенемъ сумненя своего» 
[217, c. 1267]. 



 

244 

Показово, що Антоній Радивиловський не виступає проти 
успішності як такої, вона стає благом чи злом залежно від став-
лення до неї та способів використання її «плодів». Так, скажімо, 
багатство як таке є нейтральним. Воно може бути похвальним та 
корисним, коли використовується на добрі справи та славу Божу, 
але також може набувати негативного морального сенсу, коли 
людина надто сильно у ньому кохається, стає скнарою чи вживає 
на розпусту. Зокрема, гріховним є ставлення до багатства як до 
щастя та остаточної життєвої мети: 
 

«которым(ъ) то богатым(ъ) Х(ристо)с(ъ) оповѣдаетъ быти горе… 
тымъ которыи оныхъ (багатств – В.С.) на зло уживають, яко то на 
обжирства, на пянства, й на иншїє гріхи. котрыє оныхъ набываютъ, то 
чрезъ лихвы, то чрезъ драпѣ(з)ства, которыи в(ъ) нихъ свою щасли-
вост(ь), й яко бы остатнїй свой конецъ закладаютъ» [216, арк. 66]. 
 

Як видно з цитати, проповідник робить акцент не тільки на 
гріховному використанні достатку, але й на його неправедному 
набутті. 

Також, на думку Антонія Радивиловського, варто пам’ятати 
про примарність земного багатства: 
 

«…уважимо бога(т)ства, роскоши, что иного сут(ь), єсли не тѣнь й 
дымъ? Яко албовѣ(мъ) тѣ(нь) ч(щ)л(овѣ)ч(ес)кая непоказуется ажъ за 
просвѣщенїєм(ъ) с(о)лнца: та(къ) вси утѣхи, вси ро(с)коши лю(д)скїи 
земныи, потыся показую(ть), поки на(мъ) сего дочасного живота свѣ-
ти(тъ) щаст(ъ)е. а яко прудко гине(тъ) ды(мъ), та(къ) пру(д)ко гину(тъ) 
роскоши сєго облу(д)наго свѣта» [218, c. 216]. 
 

Матеріальні блага здатні відвернути від Бога навіть побожних 
людей. Проповідник пише, що «много єстъ тыхъ, которыи пред 
тымъ бывали побожными, до Ц(е)ркви, до Исповѣди першими, а 
потымъ обтяжившися рѣчами сего свѣта», стали лінивими до слу-
жіння Богу, виправдовуючись домашніми клопотами, «чи уже то 
розумѣютъ на семъ свѣтѣ себе быти за щасливыхъ, за богатыхъ, 
за бл(а)гословенныхъ…», тому не звертають уваги на божествен-
ні речі [216, арк. 346 зв.]. Показовим є розподіл у наведеному 
фрагменті понять «щасливі» та «благословенні», що може свідчи-
ти про різне їх смислове наповнення. Так, щастя в цьому випадку, 
вочевидь, більше асоціюється з успіхом та везінням, водночас 
благословеність вказує на опіку вищих сил і «благополучний об-
раз» людини. 
  



 

245 

У той час, як благословенній людині достаток йде на користь, 
грішнику отримані блага лише шкодять й успіх обертається для 
нього злом. Так, Антоній Радивиловський пише, що 
 

«будетъ мѣти незбожный ч(о)л(о)вѣкъ великую у людей приязнь, бу-
дуть єго всѣ на годность подносити… учинят(ъ) єго Паномъ великим… 
и прочая. ано всѣ тые людскїе прїязни, вси промоцїи обернутся єму на 
вѣчное осужденїе» [217, c. 677]. 
 

Сімейне щастя грішнику також недоступне, і якщо він навіть 
«поймєт за жену деву красную й богатую» [217, c. 675], йому це 
обернеться злом на землі та на небі. 

Загалом, не варто захоплюватись мріями про цілковитий 
успіх, адже людина нічого не здатна зробити досконало. «Не-
ма(шъ) такой рєчи на свѣтѣ о(тъ) ч(о)л(овѣ)къ так(ъ) щасливе 
учиненой, абы якой в(ъ) себѣ немѣла омылки, албо недосконалос-
ти» [218, арк. 12], пише проповідник у передмові до «Огородку». 
Така недосконалість людських досягнень випливає з недоскона-
лості самої людини. 

Отже, Антоній Радивиловський не засуджує прагнення до 
успішності, багатства та самі ці феномени, але застерігає від зай-
вої гонитви за ними і неправильного їх розуміння, аби вони не 
стали перешкодою на шляху до остаточної мети – небесного бла-
женства. 

Таким чином, на думку українського мислителя, благословен-
ність є особливим видом щастя, при якому людина володіє дани-
ми від Бога земними благами, які не шкодять її моральному стану 
та не є перешкодою для спасіння душі. Зовнішніми проявами бла-
гословенності є успіх, сімейний затишок, належні моральні якості 
та матеріальне благополуччя. 

Стосовно світської успішності проповідник висловлюється не-
однозначно. Загалом, він не засуджує прагнення до успішності, 
багатства та не вважає їх гріховними, але застерігає від зайвої го-
нитви за ними і неправильного їх розуміння, аби вони не стали 
перешкодою на шляху до остаточної мети – небесного блаженст-
ва. Адже для грішника земне щастя зазвичай обертається злом та 
вічними муками. 
 

***** 
Стосовно щасливої «благословенності» християнина під час 

земного життя Інокентій Ґізель висловлюється дещо скупіше, ніж 



 

246 

Антоній Радивиловський. Однак, у його творчості є певні мірку-
вання про те, як людині «зберегти надію на спасіння, не відмов-
ляючись від земного (“дочасного”) щастя» [75, c. 34]. Інокентій 
Ґізель також не вважає багатство чимось неприйнятним для хрис-
тиянина. Так, він пише, що людині потрібно мати певний матері-
альний достаток для підтримки гідного життя, яке має відповіда-
ти її соціальному статусу [64, c. 347-348]. 

Натомість Йоаникій Ґалятовський звертає на це питання дещо 
більше уваги. Так, він описує щасливе життя біблійних персона-
жів, що супроводжується матеріальним достатком, а все ж триває 
під Божою опікою: 
 

«добрымъ людемъ даєтъ Б(о)гъ ласку свою великую, а злымъ лю-
демъ не даєтъ такой ласки. Мѣлъ ласку Б(о)жую великую Ісаакъ, пат-
рїарха старозаконный, въ всемъ єму Б(о)гъ бл(а)гословилъ, щастилъ и 
давал(ъ) все, чого онъ жадалъ. Дал(ъ) єму достатокъ збожа, овецъ и вше-
лякого богатства» [39, c. 130]. 
 

Боже благословення є причиною земного благополуччя, що 
виражається у «вшелякихъ добрахъ дочасныхъ», які загалом оці-
нюються проповідником позитивно і яких він бажає своїм покро-
вителям [39, c. 58]. Справедливо здобуті блага, за умови їх пра-
вильного використання, допомагають людині досягти спасіння 
[39, c. 146]. Також до ознак щасливості належить тривале життя, 
після якого має наступити небесне блаженство: 
 

«…жебы по долгихъ и щасливыхъ лѣтехъ д(у)ши вашѣ Х(ристо)с(ъ), 
вызувши з(ъ) шаты шпетной, з(ъ) тѣла смертелного, потымъ…» 
(нагородив Царством Небесним – В.С.) [39, c. 190]. 
 

Отже, в текстах Йоаникія Ґалятовського відображаються вже 
окреслені вище типові риси земного життя благословенної люди-
ни. 

Щодо сімейного щастя, обидва церковні мислителі говорять 
небагато. Так, Інокентій Ґізель, описуючи основні обов’язки іде-
ального християнського подружжя та можливі гріхи членів сім’ї 
[81, c. 238-241], фактично не зосереджується на питанні про їх 
щасливість чи нещасливість. Або ж благочестивість сім’ї сприй-
малася ним як синонім щасливості, адже вона є запорукою май-
бутнього вищого щастя. 

Значно ширше обидва автори висловлюються про благосло-
венність народів, втрата якої може відбуватися через гріховність 



 

247 

їх представників. Йоаникій Ґалятовський ілюструє цю ситуацію, 
звертаючись до типових біблійних прикладів: 
 

«Мѣли великую ласку Б(о)жую в(ъ) Єгиптѣ і(зра)лтяне, барзося 
роз(ъ)множили» [39, c. 130], «Припоминайте собѣ Капернаум мѣсто, 
котороє было высоко по(д)неслося наукою и чудами Х(ристо)выми. 
Поднеслося было багатствами своими... Потымъ єго тоє щаст(ь)є 
о(т)мѣнилося, же не хотѣло Х(ристо)вѣ упокоритися…» [39, c. 114]. 
 

Таким чином, згадки Ґалятовського про благословенну щасли-
вість народів та її втрату мали на меті показати головну причину 
суспільних катаклізмів різного характеру – втрату благочестя й 
гріховність. Вочевидь, наведені міркування мали, насамперед, 
морально-дидактичну мету. Стосовно зв’язку благословенності 
народу та зусиль суспільної еліти проповідник пише, що можно-
владці відповідають за вчинки підданих. Тож від носіїв влади за-
лежить благословенне життя всього народу [39, c. 204-205]. 

Суголосно з Антонієм Радивиловським і Йоаникієм Ґалятовсь-
ким, Інокентій Ґізель також зауважує, що народ може бути благо-
словенним та втрачати цей дар за гріхи, але значну увагу пропо-
відник звертає на зв’язок благословенності влади з благословен-
ністю народу (як і у випадку з блаженством). Наведені думки на-
явні в посвяті до «Миру з Богом чоловіку», у якій мислитель, пе-
реслідуючи, насамперед, мету прославлення царської влади, ви-
словлює низку шаблонних міркувань про зв’язок моральних рис 
володаря та життя його підданих. 

При цьому, якщо Ґалятовський головним чином описує ко-
лишню благословенність юдеїв, то Інокентій Ґізель звертається 
до «теперішньої» благословенності українців. Так, Україна не-
щаслива через гріхи, однак щаслива через підпорядкування бла-
гословенній владі московського царя й має через це надію на Бо-
жу ласку: 
 

«Того ради Россїа Малая, аще й єст(ь) о(тъ) многихъ винъ не щасли-
ва, Блаженна обаче за сѣє єсть, яко сихъ лютых(ъ) временъ, на о(т)вра-
щенїе бѣд(ъ), на утоленїе скорбей, Тебе Пресвѣтлый Ц(а)ру, тако Бл(а)-
гочестиваго й Премудраго Монарху надъ собою имѣетъ» [64, арк. 8 
зв.]. 
 

Така надія обумовлюється давньою ідеєю про сакральність 
влади, яка «еманує» отриману від божества благословенність на 
підданих. Пристосовуючи цю ідею до потреб свого тексту, Іно-
кентій Ґізель пише: 



 

248 

«Сицевое Бл(а)гословєнїє Орелъ Твоего Ц(а)р(с)кого Пресвѣтлаго 
Величества съ Воиномъ своим(ъ) о(тъ) Г(оспо)да получивши, незабы-
ваетъ й Повинующих(ъ)ся єму: но по своей Бл(а)гости, творить й оныхъ 
Учасниками тогожде Бл(а)гословенїя» [64, арк. 7 зв.]. 
 

Ознаками благословенного життя народу є традиційний набір 
благ: мир, спокій, радість, багатство [64, арк. 8 зв.]. Влада (цер-
ковна та світська), що переймається загальним благом, несе від-
повідальність за успішність своєї діяльності перед Богом [81, 
c. 233, 246]. Таким чином, у тексті Інокентія Ґізеля міркування 
про благословенність народу набуває не тільки морально-дидак-
тичного, а й ідеологічного характеру. 

Головною причиною благословенності є дотримання канонів 
православної віри, що також є проявом майбутнього небесного 
блаженства. На цьому наголошують як Йоаникій Ґалятовський, 
так і Інокентій Ґізель [64, арк. 9]. 

Водночас отримання Божого благословення не є пасивним. 
Так, Інокентій Ґізель висловлюється проти ідеї про напередвизна-
чення [64, c. 654] та пише про заслуженість благословення: 
 

«Видим(ъ) яко й онъ за свои труды особное о(тъ) Г(оспо)да прїем-
летъ Бл(а)гословенїе» [64, арк. 7 зв.]. 
 

Про необхідність праці для отримання благополуччя пише Йо-
аникій Ґалятовський, який вважає, що працьовита людина пере-
буває під захистом Бога, тож її душі нічого не загрожує: 
 

«Которыи за(сь) люде працуют(ъ), якую речь добрую чиня(ть), на 
ты(хъ) непрїятєлѣ душныи не смѣют(ь) воєвати» [39, c. 205]. 
 

Проте земне благополуччя може обернутися для людини заги-
беллю, якщо воно не має своїм підґрунтям Божого благословення 
та якщо людина в погоні за світськими благами забуває про Бога. 
Йоаникій Ґалятовський досить часто описує гонитву грішників за 
владою, славою [39, c. 155] та багатствами [39, c. 94], називаючи 
ці принади «сѣтями» для ловлі людських душ [39, c. 68]. Пропо-
відник закликає слухачів служити Богу, а не ганятися за марнота-
ми світу [39, c. 73], адже останні віддаляють людину від Бога та 
приносять їй клопоти [39, c. 88]. Тих, хто в погоні за земними 
благами забуває про Бога та не дбає про спасіння душі, Йоаникій 
Ґалятовський порівнює з «гадами земными» й пише, що «люде, 
которыи всю мысль свою в(ъ) богацтвахъ, в(ъ) гонорахъ и в(ъ) 
инших(ъ) марностях(ъ) земны(хъ) утопили, а о збавленю д(у)ши 



 

249 

своєй не мысля(тъ) и не стараю(т)ся. Такѣи грѣшать и н(е)ба не 
доступуют(ъ)» [39, c. 101]. 

Однак і ті, хто служить Богу, але прагнуть багатств й інших 
земних благ, ризикують спасінням душі, адже неможливо доско-
нало служити обом цілям: Царству Небесному та багатству: 
 

«которыи Б(о)гу служать и н(е)б(ес)ного мешканя хотятъ доступити, 
єднакъ за марностями земними, за богацтвами ся уганяють и такіи грѣ-
шатъ и н(е)ба не доступятъ, бо мовилъ Х(ристо)с: Не можете Б(о)гу ра-
ботати и маммонѣ….» [39, c. 101]. 
 

Досягнувши життєвого успіху, людина починає занадто пиша-
тися ним і губить душу гордістю: 
 

«кто єсть богатый… для того богатства в(ъ) пыху по(д)носитъся… 
кто єстъ… монархою и потентатомъ на свѣтѣ… в(ъ) пыху подно-
сит(ъ)ся, иншыхъ людей нѣ за що маєт(ъ)… кто єстъ и межы д(у)хов-
ними преложонымъ… в пыху подноситъся, иншиыми людми в(ъ)згор-
жаєтъ… Кто єстъ ораторомъ, філіозофомъ, теоліогомъ, астроліогомъ, 
математикомъ, аритметикомъ албо иншую мудрость и науку в(ъ) собѣ 
маєтъ и для тоєи мудрости и науки в(ъ) пыху подноситъся, много о собѣ 
розумєѣт…» [39, c. 114]. 
 

Фактично, на думку Йоаникія Ґалятовського, через жадібність 
людина втрачає всі духовні блага, стаючи зарозумілою, заздріс-
ною [39, c. 194] тощо. Інокентій Ґізель досить детально описує 
моральні вади людини, пов’язані із заздрістю до успіхів й здобут-
ків ближнього [64, c. 279-280]. 

Через гріхи людина втрачає не лише вічні, але й земні блага: 
 

«грѣх(ъ) єстъ нѣчого, бо ч(о)л(о)в(ѣ)ка в нѣвечъ обертаєтъ, позбав-
ляєтъ ч(о)л(о)вѣка добръ прирожоныхъ и на(д)прирожоныхъ, дочас-
ныхъ и вѣчныхъ, земныхъ и н(е)б(ес)ныхъ, позбавляєтъ ч(о)л(о)в(ѣ)ка 
цнот(ъ), ласки б(о)жой и славы вѣчной» [39, c. 156]. 
 

Виходячи з наведених прикладів, можна константувати, що 
благословенність як вид «земного» щастя знаходить певне ви-
світлення у спадщині Інокентія Ґізеля та Йоаникія Ґалятовського, 
однак вона представлена у цих авторів значно скупіше, ніж у Ан-
тонія Радивиловського. Атрибутами благословенної людини є 
значна тривалість її земного життя, забезпеченість матеріальними 
благами, спокій та ін. Про можливість збудувати сімейне щастя 
обидва мислителі не висловлюються, обмежуючись викладенням 
обов’язків та потенційних гріхів християнського подружжя. 
  



 

250 

Щастя-благословенність не надається людині Богом беззасте-
режно, запорукою його здобуття є дотримання православної віри 
та заслуги, що виражаються в зусиллях людини, спрямовані на 
здійснення різного роду добрих справ. 

Благословенність народів пов’язується мислителями не тільки 
з їх благочестям, але й з особливостями морального стану пред-
ставників влади, яка несе відповідальність перед Богом за пове- 
дінку та долю підданих. Тож наведені міркування носять не лише 
морально-дидактичний, але й політико-правовий характер. 

Щодо світської успішності та її благ (багатство, честь, сла-
ва…) мислителі традиційно висловлюються в дусі християнсько-
го самообмеження. Така успішність, якщо вона позбавлена Божо-
го благословення та досягається через гріх, або ж якщо людина 
прагне її заради самої успішності, а не задля слави Божої, веде до 
загибелі душі, а отже – не може вважатися істинним щастям. 
 

***** 
Польські проповідники XVII ст., зокрема Петро Скарга та То-

маш Млодзяновський, уважають, що благословенне життя пра-
ведника підкріплюється наявністю певних матеріальних благ, 
джерелом яких є Божа милість [373, c. 88]. 

Петро Скарга пише, що всі людські блага від Бога [376, c. 41], 
та намагається відповісти на дражливе соціальне питання про 
причину нерівномірного їх розподілу. При цьому він не торкаєть-
ся грішників, земний успіх яких, природно, не є перевагою перед 
менш успішними, зі світської точки зору, «праведниками». Він 
намагається відповісти на питання, чому навіть благочестиві 
християни є нерівними в отриманні земних благ. Так, проповід-
ник наводить традиційну відповідь про незрозумілий людям про-
мисел Божий. Бог дає людям блага по своєму задуму, який нам 
невідомий, люди ж мають довіряти своєму Творцю [375, c. 21]. 

Також Творець посилає блага згідно з людськими потребами 
та з огляду на справу спасіння душі. Розподіл благ відбувається 
відповідно до можливостей та сил людей, так, аби вони могли ви-
тримати їх тягар. Окрім цього, ті, хто володіє благами, за Божим 
промислом, мають підтримувати тих, у кого їх нема [375, c. 22]. 
Християнське суспільство є тілом, у якому люди доповнюють од-
не одного та підтримують, така християнська любов походить з 
нерівності, без якої не було б можливості проявити турботу про 
ближнього [375, c. 23]. Люди мають дякувати Богу за Його щедрі 



 

251 

дари: блага тілесні, духовні та матеріальні, бо Він думає про кож-
ного та дає блага відповідно до потреб та суспільного становища: 
«On ma odmyślanie o kaźdym, s rozdaje wedle potreby, i wedle sta-
nu» [375, c. 23]26. Тож смиренність людини у володінні земними 
благами є ознакою благословенності, адже 
 

«Błogosławiony ktόry z swego content i z stanu i z dsrόw Boźych przy 
nim. Mόwiąc:  i tegom nie godzien» [375, c. 23]27. 
 

Щастя благословенної людини пов’язане з істинною вірою та 
знанням божественних речей. Так само й Млодзяновський пов’я-
зує земне щастя з «богопізнанням» [355, c. 461-462]. 

Стосовно сімейного щастя польські проповідники висловлю-
ються в межах традиційного церковного погляду, не вдаючись в 
деталі подружнього життя. Так, Петро Скарга, згадуючи про 
шлюб, викладає католицьке вчення про нерозривність цього таїн-
ства, а також формулює мету «християнського» шлюбу: народ-
ження дітей, взаємодопомога, запобігання розпусті та взаємна 
підтримка в розвитку християнських чеснот [371, c. 122]. Однак у 
випадку невдалого шлюбу можуть відбуватись певні негативні 
пертурбації, зокрема, зла дружина може всупереч праву та зви-
чаю намагатися керувати чоловіком [375, c. 194], що зазвичай 
приводить до плачевних наслідків. Тож, суголосно з християн- 
ською доктриною, польські проповідники зазначають, що хоч 
шлюбний стан і є добрим, але безшлюбність завжди краща, адже 
дозволяє особі залишатися вільною та цілковито присвятити себе 
служінню Богу й досягненню спасіння [376, c. 226-228]. Томаш 
Млодзяновський з приводу сімейного життя пише, що коли по-
дружжя благочестиве та живе у згоді, то це дар від Бога, але коли 
дружина зла, то від шлюбу самі неприємності для тіла й душі 
[357, c. 17]. 

Щодо прагнення земного успіху, який не ґрунтується на благо-
честі, проповідники висловлюються негативно. Так, Петро Скар-
га вважає це проявом людської самовпевненості та пихи, які при-
зводять до загибелі душі [373, c. 337-338]. Дбати про себе та влас-
не збагачення є ознакою зараженого гріхом «лакомого» серця. 
                                                             
26 «Він думає про кожного та роздає по потребах й по стану». 
27 «Благословенні, хто зі свого достатку, й стану, й з дарів Божих при 
нім, кажуть: й того не гідний». 



 

252 

Томаш Млодзяновський нагадує пастві про мінливість і марність 
земного успіху [354, c. 71, 80]. 

Скарга негативно висловлюється щодо надлишкової уваги до 
здобування земних благ, адже такі прагнення роблять людину не-
вільною та призводять до гріха: 
 

«Robim okolo świata i nabywania dόbr doczesnych: prącą niestem usta-
wiczną, o dostawaniu chłeba, urzędow, sławy, podniesienia świeckiego uzda 
nas świat, i zaprzega do swey roboty. Ciało name rządzi, і sługa Pana bije… 
Słudzy nasi nas opanowali. I cięszkaby a przykra mała nam bydź ta niewoła, 
zwłaszcza dobrze urodźonym. Czart zaś kładzie na nas wory i kamienie 
cięszkie, pod ktόremi stękamy: na grzechy iego robim, jako kmiecie na 
łakomego Pana: a pracy nie czujem. Dla czarta nie cięszko… ludzka omylna 
nadzieja, ktura od czarta pociechy czekala, a miasto niey zgube dochesną i 
wieczną odnosila: a dlz Pana Bόga i małe rzeczy zdadzą się nam 
cięszkie…Izali świat, i czart, i ciało ktόremu tak pilnie słuźym, wyzwoli nas 
od śmierci, sądu, i piekła?» [375, c. 194]28. 
 

Людські турботи про земні блага є безсенсовими, адже вони 
спрямовані на здобуття непотрібних речей, які шкодять спасін- 
ню. А ще проповідник нарікає на розкіш як прояв марнославства 
[372, c. 303]. 

Зайва турбота про «земні речі» є перешкодою до духовних 
благ: 
 

«w urzędach, w pracach i gospodarstwach, ktόremi się… serca obcią-
źają… ktόre wszystek czas i mysli ludzkie w się biorą, i wsiane słowo Boźe 
wyciskają i uduszają. Bo wiele ich jest, ktόrzy radzi słuchają słowa Boźego, i 
radzi je do dobrego serca swego kładą: ale nie rodzi w nich poźytku cnot 
świętych, dla zabaw świata tego, ktόre im czasu do rozmyślania i uźywania i 
wykonania rzeczy w sercu postawionych i juź wsianych nie dają… Tak 
                                                             
28 «Працюємо на світ та набування дочасних благ: праця не звична, за-
ради хліба, посад, слави, успіху світського, накладає узду на нас світ та 
запрягає до своєї роботи. Тіло нами керує, й слуга пана б’є... Слуги наші 
стали нам панами. Й тяжка та прикра мала б бути нам та неволя, особ-
ливо шляхетним. Чорт на нас вантажить мішки та тяжке каміння, під 
якими стогнемо: працюємо на гріхи його, як селяни на жадібного пана: 
а праці не відчуваємо. Для чорта не тяжко… людська марна надія, чека-
ла від чорта втіхи, а замість неї дочасну й вічну згубу отримала. А для 
Господа Бога й малі речі здаються нам тяжкими… Хіба світ, й чорт та 
тіло, яким так старанно услугуємо, визволять нас від смерті й пекла?» 



 

253 

zbytnie sprawy świeckie, odeymują czas, ktόry na duchowne zabawy obracać 
ma» [371, c. 254]29. 
 

Також, за Петром Скаргою, перешкодою до спасіння є гроші 
й багатства, в яких потопають людські думки та любов [371, 
c. 255]. Томаш Млодзяновський пише, що людина ризикує стати 
невільником свого багатства, що відбувається тоді, коли вона 
вбачає в «багатствах, достатках та маєтках» своє щастя [354, 
c. 33-34]. Навпаки, багатство може стати причиною людських не-
щасть [355, c. 34] та навіть загибелі, адже «багатства й достатки є 
початком прокляття» [355, c. 35]. 

За Скаргою благословенність/щастя народу залежить не тільки 
від його благочестя, але й від влади. Він нагадує про особливу мі-
сію можновладців, які отримали владу від Бога, який 
 

«…daie naukę wszystkim urzędnikom i starszym przełoźonym. aby o 
ludziach sobie ot Pana Boga poruczonych myślili, a dobro pospolite, orzed 
się brali, miłuiąc poddane, a dobrze im czyniąc, nie swoich ale ludzi 
wszystich poźytkόw przestrzegaiąc… O wszystkich i o Rzeczypospolitey 
radzić i pospόlstwu i stanom wszystkim dobrze czynić: to prawie Boska 
cnota» [372, c. 74]30. 
 

Проповідник пише, що той з вищих, хто більше проявляє лю-
бов до людей, той ближче до Божої любові. Від можновладців за-
лежить матеріальне благополуччя, моральний стан та спасіння 
підданих. Володарі мають дбати про три види благ: корисні, мо-
ральні та вічні. Перший вид благ, за Скаргою, зводиться до забез-
печення спокою й правопорядку, другий полягає у піклуванні про 
моральність підданих, а третій – у спрямуванні їх до небесного 
                                                             
29 «При врядуванні, в праці, в господарстві, якими собі… серця обтя- 
жуємо… які весь час та думки людські на себе перетягають й посіяне 
слово Боже витискають й душать. Бо багато є таких, хто радий слухати 
слово Боже та радий до серця доброго його вкладати, але не родять в 
них врожаї святих чеснот, через турботи сьогосвітні, які їм часу для об-
мірковування й втілення речей в серці посіяних не дають… Так зайві 
світські справи відбирають той час, який мав би використовуватись на 
духовні вправи». 
30 «Дає науку всім урядникам та старшим, аби про людей собі від Гос-
пода довірених думали, а загальне добро понад себе цінували, люблячи 
підданих й добре їм чинячи, не про свої, але про людські всі блага дбаю-
чи… Про всіх та про Річ Посполиту думати і народу й станам всім доб-
ре чинити, то справді Божа цнота». 



 

254 

блаженства, шляхом турботи про Церкву [374, c. 235-236]. Зага-
лом, проповідник неодноразово згадує про обов’язок влади тур-
буватись не лише про тілесні блага, але й про душі підданих [374, 
c. 208; 376, c. 62]. 

Томаш Млодзяновський так само говорить про те, що мати 
добрих зверхників є щастям для народу [357, c. 15]. Щастя воло-
даря та його підданих тісно поєднані між собою. Тобто, коли во-
лодарі благословенні, то й народ перебуває під Божим благосло-
венням, якщо вищі дбають про підданих, то останні стають щас-
ливими. Християнські монархи та можновладці за добре правлін-
ня отримають винагороду від Господа. Тож ознакою доброго во-
лодаря є щастя його підданих: 
 

«Zaiste przymiot dobrego radcy, niecheć  wygody, gdy lud iey nie ma… 
Wprzymierzu ma bydź szczęśćie Panskie z szczęśćiem poddanych, sromota 
Tronu: dostatec Pana, przy niedostatku Państwa» [357, c. 16]31. 
 

Петро Скарга всіляко дорікає тим можновладцям, які забува-
ють про свій обов’язок піклуватися про благополуччя підданих, 
адже вони мають не своїх, а Божих підданих, про яких Господь 
доручив їм дбати [373, c. 337]. 

Таких злих урядників Бог попускає людям та цілим народам за 
їхні гріхи [376, c. 113]. В свою чергу, через негідну еліту занепа-
дають держави та народи [376, c. 124]. 

Однак, природно, влада сприймалась польськими проповідни-
ками як священна. Петро Скарга закликає слухачів підкорятися 
можновладцям та не прагнути влади, адже коли суспільство зара-
жене прагненням до панування, то ця вада завдає шкоди всім 
[376, c. 60]. Польський проповідник пише про те, що не потрібно 
заздрити високим посадам, адже чим вища посада, тим вища від-
повідальність і тим більші клопоти: 
 

«Nie zayrzymy tum co się na świecie mają lepey, abo na wielkich urzę-
dach siedzą, abo wysokie dary Boźe mają. Bo Kaźdy ma swoję cięszkoścć i 
nędze w naywiększym szczęściu, i surowszy sąd Boźy z darόw większych» 
[375, c. 24]32. 
                                                             
31 «Дійсно ознака доброго начальника – не хотіти вигоди, коли її не ма-
ють піддані… В перемішку мають бути щастя панське з щастям підда-
них. Сором для трону – достаток володаря при нестатках країни». 
32 «Не заздримо тим, хто на світі себе відчувають краще, або на вищих 
посадах сидять, або вищі дари від Бога мають. Бо кожен має свою тяж-



 

255 

Проти зайвого прагнення до успіху виступає і Томаш Млод- 
зяновський, що вихваляє споглядальне життя благословенного 
християнина, який не ганяється за владою, славою та іншими 
спокусами [357, c. 189]. 

Благословенніть земного життя християнина пов’язується 
польськими проповідниками з матеріальним достатком, що відпо-
відає суспільному положенню, зі спокоєм та пізнанням істин Ві-
ри. При цьому досить детальна увага приділяється питанню про 
природу нерівності розподілу матеріальних благ між християна-
ми. 

Сімейне щастя, багатство та кар’єра для католицьких пропо-
відників не є обов’язковими умовами земного щастя благочести-
вої людини. Навпаки, шлюб, прагнення влади та багатств можуть 
бути причиною нещастя і перешкодою до духовних благ і вищого 
щастя. 

У питанні щодо зв’язку земного щастя людей та діяльності 
влади Петро Скарга та Томаш Млодзяновський досить широко 
описують залежність морального стану можновладців та щастя 
підданих. Влада є священною, однак пов’язана з відповідальніс-
тю, яку несуть володарі за щастя підданих, для благословенного 
життя яких правителі роблять все можливе. Натомість, за гріхи 
Бог карає народи злими можновладцями, які не дбають про за-
гальне благо, і держави занепадають під їх правлінням. 
 

***** 
Отже, «благословенність» у творчості українських та польсь-

ких авторів одним зі своїх значень має земне щастя християнина, 
ознаками якого є володіння земними благами: матеріальними 
статками, соціальним успіхом, сімейним благополуччям, довго-
літтям, обізнаністю в справах віри, які супроводжуються мораль-
ним благочестям суб’єкта. Названі блага мають своїм джерелом 
божественну опіку та не шкодять моральному стану людини, а 
отже, не є перешкодою для спасіння душі. 

Матеріальні блага розподіляються серед благочестивих хрис-
тиян відповідно до їхніх потреб та суспільного положення. При 
цьому католицькі автори приділяють досить велику увагу 
питанню про природу нерівності такого розподілу. 
                                                                                                                                   
кість й навіть в найвищому щасті, й більш суворіший суд Божий до тих, 
хто має більші дари». 



 

256 

Сімейне благополуччя для православних та католицьких мис-
лителів не є обов’язковою умовою земного щастя благочестивої 
людини. Навпаки, шлюб може бути причиною нещасть і пере- 
шкодою до духовних благ і вищого щастя. Характерно, що мірку-
вання про можливість «сімейного щастя» присутнє тільки в текс-
тах Антонія Радивиловського, інші автори, незалежно від віро-
сповідного табору, звертають увагу лише на взаємні обов’язки та 
часті гріхи християнського подружжя. Причиною сімейних нега-
раздів традиційно проголошується гріх, також, у патріархальному 
дусі, провина перекладається на жінку, яка прагне здобути керів-
ну роль в подружньому житті. 

Міркуючи про природу божественної опіки над людиною, 
українські та польські проповідники, природно, відкидають каль-
віністську ідею абсолютного напередвизначення. Водночас вони 
визнають передбачення Богом людських гріхів та благочестивос-
ті, яке є основою для передвічного «першого» благословення пра-
ведників, яке, однак, ґрунтується на власних чеснотах останніх. 
Основним фактором Божого благословення є заслуга, яку віруючі 
здобувають, плекаючи християнські чесноти та виконуючи добрі 
справи. 

Благословенними можуть бути не лише окремі особи, але й ці-
лі народи, але за умови дотримання істинної віри і наявності по- 
ставленої Богом церковної та державної влади. Також українські 
та польські автори однаково негативно висловлюються про злих 
можновладців, яким Бог дозволяє стати на уряди над людьми і які 
впали у важкі гріхи й не прагнуть навернення на добрий шлях. 

Відстоюють вони й ідею відповідальності влади за неналежне 
піклування про моральний стан, спасіння підданих та загальне 
благо. Проте у текстах Інокентія Ґізеля простежується архаїчна 
ідея еманування благословенності влади на підданих, що є запо-
рукою їх благополуччя. Натомість католицькі автори більшу ува-
гу звертають саме на діяльнісний аспект благословенного волода-
ря, який дбає не лише про душі, але й загальне благо. Проміжну 
роль займає позиція Антонія Радивиловського, який у своїх мір-
куваннях про роль держави у щасті підданих поєднує ідею Божої 
опіки над благочестивим володарем і його народом з вимогою до 
можновладців активно дбати про благо підданих. 

Стосовно світської успішності (кар’єра, багатство, влада…) 
православні та католицькі мислителі висловлюються неоднознач-
но. У спадщині Інокентія Ґізеля, Йоаникія Ґалятовського, Петра 



 

257 

Скарги та Томаша Млодзяновського світське щастя характеризу-
ється негативно, адже для грішника земне благополуччя зазвичай 
обертається злом та вічними муками. Так само усі автори відки-
дають кальвіністське бачення земного щастя як ознаки спасіння, 
зауважуючи, що воно може бути вказівкою приречення людини 
до загибелі, оскільки здатне збити з істинного шляху. Проте, на 
думку Антонія Радивиловського, праведній благословенній лю-
дині всі ці земні принади йдуть на користь та слугують засобом 
для реалізації її позитивних моральних якостей. Загалом, він не 
засуджує прагнення до успішності, багатства та не вважає їх грі-
ховними, але застерігає від зайвої гонитви за ними і неправильно-
го їх розуміння, аби вони не стали перешкодою на шляху до кін-
цевої мети – небесного блаженства. 
 

5.2. РАДІСТЬ ТА ЗАДОВОЛЕННЯ 
 

Невід’ємною складовою феліцитарного концепту є «радість», 
що виражає суб’єктивний аспект щастя як емоційного пережи-
вання позитивного наповнення життя. У ряді філософсько-етич-
них систем існує досить виразна тенденція до певного ототож-
нення щастя та радості або вживання лексем, що їх позначають, 
як взаємозамінних. Так, на думку Лейбніца, щастя є станом стій-
кої радості [146, c. 419], а Фром уважає, що радість та щастя спів-
відносяться як ситуативне та постійне, радість є переживанням 
впливу одиничного позитивного факту, а щастя є постійним пере-
живанням радості [284, c. 147]. Тож розгляд складових уявлень 
про щасливе життя без врахування радості був би не повним. 

Радість є однією з основних емоцій людини, внутрішнім від-
чуттям задоволеності та, в підсумку, щастя. Традиційно радість 
тлумачиться як суб’єктивний, внутрішній емоційний стан люди-
ни. Проте вона має досить виразний об’єктивний аспект, оскіль- 
ки її причиною, як правило, є зовнішні сили чи події. Також ра-
дість може «переноситись» на явища зовнішнього світу (напри-
клад, «радісний день»), залишаючись при цьому характеристи-
кою людської екзистенції. 

Природно, що поняттю «радість» у філософському та релігій-
ному дискурсах надавалося моральне звучання, адже воно вира-
жає позитивну мотивацію людської діяльності і відображається в 
її вчинках, а отже, пов’язане з моральним життям індивіда. 
  



 

258 

В античній культурі радість (грец. χαρά або περιχαρής, лат. gau-
dium) асоціювалася із задоволенням та тілесними бажаннями і 
сприймалася нерозривно від них [309]. З поширенням християн-
ства на перший план виходить розуміння радості як вищого ду-
ховного почуття, доброзичливості та спокою (тиха, «світла» ра-
дість християнського святого на противагу язичницькій «буйній» 
радості) [116, c. 146]. 

За своєю етимологією лексема «радість» походить від старо- 
слов’янського «радъ», яке дало низку однокореневих відповідни-
ків у слов’янських мовах. Це слово тісно пов’язане з його лексич-
ними формами «радєть», «ради», що передбачає певну цільову і 
«діяльнісну» спрямованість цього почуття. Деякі дослідники 
тлумачить лексему «рад» як «добровільний», «готовий до благо-
діяння» [193, c. 37-43]. Тобто радість – це почуття, що переходить 
у поведінку. Тож важливим її параметром є «діяльнісний» харак-
тер. 

Застосування поняття «радість» (та його дублету «веселість») 
є досить поширеним у християнській літературі, зокрема, у літур-
гійних текстах та Святому Письмі (Лк. 1:28; Гл. 5:22 та ін., взага-
лі, у Новому Завіті вона згадується майже 70 разів) [86, c. 165-
179]. У релігійних творах стан радості у її духовному розумін- 
ні виразно перекликається з вищим ступенем земного щастя – 
блаженством, що пов’язане з «радением о дарах духовных» [36, 
c. 119]. Останнє безпосередньо перегукується із християнським 
уявленням про діяльну любов до ближнього, яка, зі свого боку, 
приносить порятунок душі. 

Отже, радість виникає, по-перше, завдяки любові до того, про 
кого людина піклується, кому допомагає, про кого дбає; по-друге, 
у зв’язку з надією на те, що душа попрямує до Царства Небесно-
го, оскільки людина виконує християнські заповіді. 

У християнській традиції йдеться про існування радості люд-
ської (душевної і духовної) і радості божественної (благодаті, бо-
жественної гармонії людини зі світом) [70, c. 23-28]. Тут радість 
має неземну, духовну суть, адже джерелом «істинної радості» ви-
ступає Бог. Тож радість може тлумачитись як благодать, що схо-
дить від Господа [193, c. 37-43]. Так, виходячи із внутрішньої 
форми слова-концепту «радість», Олександр Долженко визначає 
як його етичну смислову частку «стан внутрішньої гармонії зі сві-
том», інакше – «божественну гармонію», тобто благодать [86, 



 

259 

c. 165-179]. Отже, у релігійних текстах Бог є одночасно причи-
ною, метою та об’єктом радості. 

«Істинній радості» протистоїть «фальшива», що має своїм 
джерелом спокусу благами світу або зло («зла» радість від шкоди 
іншому, помсти тощо). У християнському дискурсі радість також 
«парадоксальним» чином поєднується з позірним «нещастям» 
(різними життєвими випробуваннями), адже земні негаразди мо-
жуть принести людині радощі небесні (небесне блаженство). 

Уявлення про радість може набувати різних відтінків, стаючи 
радістю душі, серця, тіла, які то переплітаються, то протиставля-
ються одне одному. Так, погляди щодо «світських радощів» у ре-
лігійних текстах підкреслено протиставляються «радощам духов-
ним». «Земні» (світські, тілесні) радощі також окреслюються лек-
семою «задоволення» (насолода), яка стосується «радостей тіла». 

Зв’язок концептів «радість» та «задоволення» розглядався в 
дослідженнях російського філолога Олександра Пеньковського 
[203, c. 375-383], який зазначав, що ці поняття протиставляються 
одне одному, як духовне та тілесне. Радість – почуття, що є ха-
рактерним для людської душі, натомість задоволення здебільшо-
го сприймається в гедоністичному сенсі, як радість «тіла», тобто 
«насолода». Радість може відділятися від задоволення та проти-
ставлятися йому як більш високе почуття, яке пов’язується з ду-
шею. Натомість задоволення трактується як відчуття-реакція на 
насолоду та асоціюється з чимось тілесним. 

У релігійних та світських текстах обидва концепти інколи пе-
реплітаються та тлумачаться одне через інше [98, c. 155-158]: ра-
дість є задоволенням душі, а задоволення виступає як радість ті-
ла. Однак радість, зважаючи на її, переважно духовну, сутність, у 
релігійних текстах розуміється як більш реальна, істинніша, ніж 
оманливе фізичне задоволення [203, c. 375-383]. 

Що ж стосується середньовічних та ранньомодерних церков-
нослов’янських текстів, то вони свідчать про порівняно пізнє роз-
межування мовних засобів вираження уявлень про земну та не-
бесну насолоду [309]. 

Як вже було зазначено, радість у релігійних текстах утворює 
пару з веселістю, що також може бути небесною і земною (пов’я-
заною з душевною чи тілесною насолодою). На думку дослідни-
ків, у ранніх текстах, написаних церковнослов’янською мовою, 
спостерігалась тенденція до ототожнення веселості з матеріаль-
ною складовою концепту радості, остання ж набувала духовного 



 

260 

значення [70, c. 23-28]. Проте в подальшому цей розподіл не збе-
рігся, і в епоху бароко обидві лексеми використовувалися як дуб-
лети [309]. На матеріалі староукраїнських текстів ця проблема, на 
жаль, досі не досліджувалася. 

У комплекс ранньомодерних уявлень, пов’язаних із зовніш- 
німи проявами радості/веселості, входять спів, танці, сміх тощо. 
Тож вони слугують своєрідними маркерами для позначення стану 
«земної» радості/веселості людини або як їх замінники. 

В окремих випадках для позначення духовної чи небесної ра-
дості церковними авторами використовується лексема «блажен-
ство», однак земного задоволення/насолоди вона не стосується. У 
свою чергу лексема «щастя» може слугувати замінником як для 
радості, так і для задоволення. 

Таким чином, при дослідженні уявлень про радість та задово-
лення необхідно брати до уваги не тільки ті фрагменти міркувань 
мислителів, де вони оперують однойменними лексемами, але й 
звертати увагу на широкий арсенал інших лексичних засобів (ве-
селість, насолода, втіха…), що залежно від контексту можуть пе-
редавати те чи інше уявлення про радість душі або тіла. 

Такої ж думки дотримуються Олена Озєрова та Марія По- 
кручіна, які вважають, що до «ядерної зони» концепту «радість» 
можна відносити також «синонімічні лексеми, що є іменами 
суміжних концептів: “веселощі”, “тріумф”, “щастя”, “задоволен-
ня”, “насолода”, “блаженство” та ін.» [193, c. 37-43]. Залежно від 
ситуації їх значення можуть повністю збігатися або ж мати певну 
відмінну конотацію. На користь їх спільної онтології свідчать і 
часті використання цих лексем поруч у випадках, коли йдеться 
про вираження суб’єктивного переживання щастя і пов’язаних з 
ним емоцій [131, c. 4-7]. 

При проведенні подальшого аналізу уявлень про суб’єктивні 
складові концепту щастя в творчості Антонія Радивиловського та 
інших обраних для дослідження текстах будуть враховані всі ви-
щевикладені обставини. Тож надалі радість і задоволення розгля-
датимуться як дві бінарно-опозиційні складові переживання щас-
тя у його духовному (небесному) та тілесному (земному) тлума-
ченнях. 
 

***** 
Антоній Радивиловський досить часто використовує лексему 

«радість» та її дублет «веселість» у своїх повчаннях, передаючи 



 

261 

ними уявлення про різні аспекти суб’єктивно-емоційної складо-
вої щастя. 

Радість («радость, веселїе») у текстах проповідника може по-
значати як суб’єктивне почуття (людини чи когось із небожите-
лів), так і переноситись на якусь подію [219, арк. 332 зв.], дію 
[219, арк. 38 зв.] або момент часу («радосна годино»). 

Антоній Радивиловський досить чітко вказує на суміжність 
радості та щастя, використовуючи їх поруч: 
 

«Якъ много щасливыхъ дней упередило звѣтязцовъ сего свѣта, в(ъ) 
которые надъ непрїатєлями своими на выграную трубити казали, а жа-
дєнъ з(ъ) оныхъ незамыкал в себѣ такой щасливости, такого веселя яко 
день нынѣшнїй Братїє Возлюблєнная» [219, арк. 36]. 
 

Також автор вдається до пояснення одного явища через інше, 
зазначаючи, що веселість є щастям: «смотрит весело, то єсть, єс-
ли в(ъ) щастю зостаетъ» [216, арк. 199]. Тож зв’язок уявлень про 
веселість та щастя в текстах Антонія Радивиловского не викликає 
сумнівів. 

Джерелом істинного щастя, що здатне задовольнити людину, 
як і належить для текстів релігійного характеру, проголошуєть- 
ся Бог. Наприклад, у рукописному «Слові п’ятому на Воскрєсін- 
ня Господнє» Антоній Радивиловський, вочевидь, звертаючись до 
лаврських ченців, пише: 
 

«Тутъ братїє научитеся где правдивой маете шукати радости?... нег-
де инде тылко в(ъ) самому Г(о)сподѣ, мовитъ албовѣмъ: се(рд)це мое // 
й плоть моя возрадовастася о Б(о)зѣ живѣ, а Ісаїя: Радующеся возра- 
дуюся о Г(оспо)де, й возвеселится душа моя о Б(о)зѣ моемъ» [219, 
арк. 37 зв. – 38]. 
 

Як видно з наведеної проповідником церковнослов’янською 
мовою цитати з шістдесят першої глави книги Ісаї, радість та ве-
селість використовуються поруч, при чому друге належить душі, 
що не вкладається у вищезгадану схему Наталі Дмитрієвої, яка 
стверджувала тілесність «веселості» й духовність «радості» в 
церковнослов’янських текстах [70, c. 23-28]. Загалом, у біблійних 
цитатах, вміщених у текстах Антонія Радивиловського, «радість» 
та «веселість» досить часто згадуються поруч: 
 

«Что за веселїє з(ъ) сего звѣтяжства? обачмо… на розвеселїе свое 
уживаєтъ словъ, мовячи: «обратилъ єси плачъ мой в(ъ) радость мнѣ,… 
й препоясал(ъ) мя веселїємъ» [219, арк. 33] (Пс. 29:12) (курсив мій – 
В.С.) та ін. 



 

262 

При цьому не знаходить підтвердження й «тілесність радості», 
адже радіють не тільки люди, але й небожителі: святі, янголи, Бо-
городиця та Сам Господь [219, арк. 840 зв., 841 зв.]. 

Так само і в основному тексті своїх повчань Антоній Радиви-
ловський використовує ці лексеми як синонімічні для подовжен-
ня риторичного ряду або надає їм відповідної конотації. В одних 
випадках він користується лексемою «веселість» для позначен- 
ня земного щастя, а «радість» відносить до небесного блаженства 
[218, c. 1029; 219, арк. 333], однак «веселість» набуває в текстах 
проповідника і духовного значення [219, арк. 35]. Відтак, можна 
стверджувати, що зазначені лексеми здебільшого використовува-
лись проповідником як синоніми. 

Христос є головною причиною радості християнина, адже са-
ме Він втішає людей у злигоднях земного існування. Антоній 
Радивиловський пише, що завдяки своїй милості Господь людей 
«з(ъ) смутку на веселїе, з(ъ) непокоя на покой припровадилъ» 
[219, арк. 37 зв.]. Завдяки Боговтіленню у людей з’явилася надія 
отримати істинну радість на небесах: цю богословську ідею про-
повідник намагається донести через образ шлюбу Господа з люд-
ською природою. Коли Господь «поцілував свою наречену» (став 
людиною), то покращив людську природу та змінив її суть, зро-
бивши людину здатною отримати вічне щастя. Тож ця подія (Бо-
говтілення), яка несе людям радість, є радістю сама по собі: 
 

«о веселое поцалован(ъ)е! през(ъ) котороє шпетность натури нашой 
премѣнилася в пїенкность» [219, арк. 332 зв.]. 
 

Природно, що найвищою для проповідника є радість, пов’яза-
на з переживанням неземного щастя перших людей та небесного 
щастя праведників. Так, Едем називається найвеселішим місцем, 
що було втрачене людьми через гріхопадіння [216, арк. 482]. Піс-
ля втрати цього правдивого щастя людина завжди відчуває потре-
бу в ньому, її душа прагне справжньої радості: «Чи не терпимо на 
семъ облудномъ свѣтѣ великаго правдивой радости гладу?... тер-
пимо» [218, c. 1030]. 

У стані повної істинної радості знаходяться лише небожите- 
лі: Господь, Богородиця, янголи, святі, які радіють від перебуван-
ня у досконалому небесному блаженстві або з якогось іншого 
доброчесного приводу. Так, проповідник описує «веселиє» Діви 
Марії та янголів на небесах з приводу «перемоги Ісуса Христа» 
(«з звѣтяства Хр(исто)ваго Радость»): 



 

263 

«Звѣтяжства єго веселятся Аггли, веселит(ъ)ся М(а)рїя» [219, 
арк. 840 зв.], «Веселятся з(ъ) того звѣтязства й самыи небесныи Мо-
царства» [219, арк. 33 зв.]. 
 

Навіть Сам Бог Отець радіє з Вознесіння Ісуса Христа та 
зустрічає Христа з перемогою, як цар свого гетьмана [219, 
арк. 153]: 
 

«Б(о)гъ О(те)цъ з Вознесенїя Хр(исто)ваго Радуеться» [219, арк. 841 
зв.]; «Б(о)гъ От(е)цъ радуеться й триумфуетъ» [219, арк. 143]. 
 

Стосовно радощів небесного блаженства, що їх переживають 
праведники, проповідник традиційно стверджує їх «невымов-
ность» [219, арк. 842]: 
 

«…кто(ж) може(тъ) такъ высокого розуму й быстрого быти довцѣпу, 
жебы н(е)б(ес)ного Ц(а)р(с)твїя моглъ выразити радости! нехай кто бу-
детъ такъ бѣглымъ в(ъ) мѣричной науцѣ яко Архимедесъ, неомѣри(тъ); 
якъ много й якіе суть радости в(ъ) н(е)бѣ; неха(й) кто будетъ такъ вы-
мовный яко Туллѣушъ, довципный яко Плято, анѣ словы выславити зла-
тыми, ани аргументами досконале до(й)ти можетъ тоей н(е)б(ес)ной ра-
дости великости» [219, арк. 328]. 
 

Однак у рукописному «Слові в неділю чотирнадцяту по сход-
женню Святого Духа» проповідник намагається передати небесні 
радощі, удаючись до біблійного порівняня їх з радощами на роз-
кішному царському весіллі: 
 

«на веселяхъ за(сь) Ц(а)р(с)кихъ сыновъ, ассистенцїя свѣ(т)лая, 
сплендоры богатые, ношеня о(тъ) кореня, напитки высменитые, слод-
кости вонные. Жебы теды выразилъ великость радости веселя н(е)б(ес)-
наго, до веселя сыновъ Ц(а)р(с)кихъ оноє прировнялъ… // Тутъ на весе-
ляхъ ктося веселитъ, кто плачетъ… В Н(е)бѣ за(сь) на веселю Агнчомъ 
о(т)всю(ль) радо(сть)» [219, арк. 328-328 зв]. 
 

Таким чином, проповідник намагається дотриматись ідеї «не-
вимовності» небесних благ, одночасно надаючи їм цілком кон- 
кретної образності земних розкошей в їх максимально можливій 
повноті та без «небажаних» наслідків, що цілком відповідає його 
манері описання небесного блаженства. Далі проповідник, поси-
лаючись на Бернарда Клервоського, намагається конкретизувати 
духовні причини й зміст радості праведників: 
 

«С(вя)тыи будутся веселити внутръ себе з(ъ) Д(у)ши й тѣла увелбле-
ня, звєрху себе, з(ъ) ч(о)л(о)в(ѣ)ковъ й Аггловъ зтоваришеня, на(д) себе 
з(ъ) виденїя Пр(есвя)той Тр(ои)цы, нижей себе, з(ъ) н(е)ба иншихъ ство-



 

264 

рень телесныхъ пїенкности, около себе, то є(сть) з(ъ) утѣшен(ъ)я всѣхъ 
смысловъ. ово згола нехай тр(ы)ваю(тъ) вселя // сего облудного свѣта, 
такъ долго яко негды(сь) трвалъ банкетъ Асверовъ; противко веселя 
н(е)б(ес)ного, ничтоже» [219, арк. 328 зв.-329]. 
 

Антоній Радивиловський закликає паству цінувати цю майбут-
ню небесну радість вище за земну і, зрозуміло, вважає неприй- 
нятним віддавати перевагу останній [219, арк. 333]. Проповідник 
постійно підкреслює оманливість земних радощів: 
 

«Щаст(ъ)е правѣ, сего свѣта, неприемность маетъ правдивую, весе-
лость й утѣху фалшивую… Азаж(ъ) то невеликая слѣпота ч(о)л(о)в(ѣ)-
ч(ес)кая?... за тымися речами уганяти которыє (мають – В.С.)… подъ 
змышленымъ веснл(ъ)емъ правдивый смутокъ, подъ змышленымъ 
щаст(ъ)емъ правдивоє не щаст(ъ)е» [218, c. 1028]. 
 

Для підсилення своєї аргументації Антоній Радивиловський 
посилається на авторитет Блаженного Августина, якого називає 
«святим». 

Фальшива радість, що спирається на світські блага, приводить 
людину до духовної смерті [219, арк. 833]. Проповідник пише, що 
світська радість є оманою та завжди змішана зі смутком та смер-
тю [219, арк. 38]. 

Далі проповідник наводить приклади з античної літератури 
(Тита Лівія та Плутарха) про смерть людей від радості з приводу 
певних подій. Наприкінці цих розважань Антоній Радивиловсь-
кий цитує слова святої Цецилії про те, що істинну радість треба 
шукати в Господі: 
 

«О коханкове! не шукайте в свѣтѣ // радости которая плачемся пла-
титъ, алє шуайтє в(ъ) Б(о)зѣ, которая нѣгдыся не отмѣняетъ» [219, 
арк. 38-38 зв.]. 
 

Характерним фактом є посилання з цього приводу на слова 
святої римської мучениці Цецилії (Кікілії), яка шанується като-
лицькою Церквою як покровителька церковної музики. Її ж ім’я 
згадується в І Євхаристичній молитві (Римський канон) Римо- 
католицької меси. Хоч ця свята шанується і в православ’ї, однак 
її культ є більш розповсюджений саме в Західній Церкві та набу-
ває особливої популярності в XVI-XVII ст. Тож згадка саме про 
цю святу є доволі симптоматичною для київського інтелектуала. 

Непевність земного існування обертається непевністю почут-
тів самої людини, про що Антоній Радивиловський пише: 
  



 

265 

«…єстъ нестатечность, ч(о)л(о)вѣче свѣтовый, тебе самаго, который 
єстесь то веселый, то смутный… то щасливый то нещасливый, то хо-
чешъ, то нехочешъ» [216, арк. 107].  
 

Земна радість обертається для людини смутком, а небесна є 
чистою без небажаних наслідків, тому справжній християнин має 
чекати на неї [218, c. 1029]. Тож годі й шукати на землі чистої ра-
дості, про це має знати кожен, пише проповідник далі: 
 

«абысмо знали, же кто… радости якой шукаетъ безъ примѣшаня 
смутку, щастя без(ъ) нещастя, богатства без(ъ) убозтва; рожи шукаетъ 
без(ъ) тернїя… бо яко рожи немо(ж)ная быти без(ъ) тернїя… такъ не-
можная быти радоти без(ъ) смутку, веселю бе(зъ) плачу, щастю бе(зъ) 
нещастя» [218, c. 1027]. 
 

В цьому фрагменті лексеми «радість», «веселе» та «щастя» ви-
ступають в якості синонімічних й служать для подовження рито-
ричного ряду. 

Отже, земна радість не дає людині істинної задоволеності, яку 
може послати лише небесне блаженство. Тож виникає логічне за-
питання: чи можлива взагалі прийнятна для християнина радість 
під час земного існування? Проповідник дає на нього досить роз-
логу відповідь. 

По-перше, частково ця «вища» радість доступна й на землі. 
Антоній Радивиловський пише, що саме усвідомлення перспекти-
ви небесного блаженства приносить християнину значно більшу 
радість та щастя порівняно з земними благами [217, c. 50]. 

Завдяки Божій милості людині доступна духовна радість, що 
пов’язана з надією на спасіння. Христос Своєю жертвою усунув 
перешкоди до неї: «Радуйтеся. Двѣ перешкоды были до радости, 
братїє, грѣхи й смерть» [219, арк. 47 зв.]. Тож християнин має па-
м’ятати, що його радість заснована на муках Христа, та не впада-
ти у відчай у нещасті, адже за смутком приходить радість, пише 
проповідник в рукописному «Слові п’ятому на Воскресіння Гос-
поднє» [219, арк. 37 зв.]. 

По-друге, людині доступна радість, яку дає християнська лю-
бов, чисте сумління та інші християнські цноти. Так, заздрість 
руйнує щастя людини, пише Антоній Радивиловський, згадуючи 
біблійного Амана, який «в(ъ) дни щастя свого пекся зайзростью 
яко зноем(ъ)» [216, арк. 480 зв.]. Навпаки, християнин має тіши-
тися з щастя ближнього: 
  



 

266 

«єсли ближный єго смотрит(ъ) весело, то є(сть), єсли в(ъ) щастю 
зостае(тъ), повинен(ъ) й он(ъ) весело смотрѣти, то є(сть), з(ъ) щастя єго 
тѣшитися» [216, арк. 199 зв.]. 
 

Отже, християнська любов очищає людське сумління і робить 
людину щасливою [218, c. 218]. Така духовна радість є вищою 
за тілесну, тож проповідник закликає надавати перевагу саме їй, 
особливо під час великих свят: 
 

«Веселѣтеся мовлю, але нетакъ тѣлесне яко д(у)ховне. Немовте же 
Х(ристо)съ Воскресъ, же теперъ Пасха єсть свято весолое, для того їжмо 
добре й пѣймо веселячися. але веселячися памятаймо на то: же якоже 
Х(ристо)ъс воста от(ъ) мертвыхъ…» [219, арк. 35]. 
 

Іншим поняттям, що поруч з радістю виражає суб’єктивне пе-
реживання щастя, є задоволення або насолода, яка християнсь-
кою етикою трактується як у позитивному (близькому до епіку-
рівського), так і у негативному (гедоністичному) розумінні. При-
родно, що наведена схема відбилася у повчаннях Антонія Ради-
виловського. Тут слід звернутися до земного аспекту розуміння 
насолоди/задоволення, адже про досконалі втіхи, пов’язані з не-
бесним блаженством, уже мовилося вище. 

У творчості Антонія Радивиловського простежується вплив 
епікурівського розуміння щастя як радості від володіння земними 
благами, душевного спокою, отримання задоволень (без зловжи-
вання ними), від насолоди життям та відсутності душевного 
страждання. Хоч, природно, цей погляд набуває християнського 
звучання. 

Щастя як «задоволення без поганих наслідків» вважається 
проповідником цілком допустимим для християнина, наприклад, 
дружні зустрічі та бенкети. У друкованому «Вінці Христовому» 
проповідник пише: 
 

«…что за грѣхъ наистися, напитися, албо ли тежъ з добрымъ дру-
гомъ своимъ, й милымъ гостем якого банкету в(ъ) добрый способъ за-
жити?» [216, арк. 65 зв.] 
 

Втім, порівняльний аналіз друкованого та рукописного варіан-
тів зазначеної проповіді («Слово третє на Вознесіння Христове») 
показують, що проповідник був досить обережним у підході до 
цього питання. Це проявляється в ретельному підборі слів та у ва-
ганнях щодо їх вибору (вочевидь, через небажання наразитися 
на звинувачення у проповіді «гедонізму»). Так, у рукописному 



 

267 

варіанті «Вінця Христового» той самий фрагмент включає в себе, 
окрім самого банкету, пов’язані з ним задоволення «милымъ гос-
темъ, якого банкету й кротофилѣ в(ъ) дому зажити» [217, c. 203], 
у друкованому, як видно вище, йде акцент на «доброму способі» 
відправлення бенкету. 

Далі проповідник, порівнюючи тих, хто бенкетує гріховно та 
«по-християнськи», пише, що покарані Богом будуть зовсім не ті, 
«которыи з милымъ приятелемъ, албо гостем в дому своєм ужив-
ши учты удаються до хваленя Господа Бога» [216, арк. 66]. В ру-
кописному «Вінці Христовому» замість «учты» вживається слово 
«кротофилѣ», яке закреслене в тексті й замість нього на полях на-
писано «утѣхи» [217, c. 204]. Проте, вочевидь, і це слово видало-
ся проповіднику некоректним і було замінено на більш нейтраль-
не – «учты». Однак загальна думка Антонія Радивиловського про 
допустимість такого задоволення залишається незмінною. 

В іншому місці проповідник вдається до роз’яснень щодо вжи-
вання п’янких напоїв, стверджуючи допустимість помірного пит-
тя й неприпустимість зловживання ними [219, арк. 42]. 

Те ж саме стосується й радощів, зокрема сміху, пов’язаного із 
приємним спілкуванням людей. Проповідник пише, що помірний 
сміх не тільки не є гріховним, але й відповідає людській природі: 
 

«Что за грѣхъ засмѣятися? понєважъ силу смѣха з(ъ) истностїю ч(о)-
л(о)вѣческою такъ Б(о)гъ соединилъ, же єдно безъ другого быти немо-
жетъ…»,  
 

отже не будуть покарані Богом ті, 
 

«которыи мѣрнаго уживають смѣху чрезъ котрый веселость с(е)рдца 
своего оказутъ» [216, арк. 65 зв.-66]. 
 

Антоній Радивиловський закликає дорожити справжніми цін-
ностями, які роблять людину щасливою та дають їй можливість 
насолоджуватись життям, на відміну від примарних цінностей і 
задоволень світу. Такою цінністю є, зокрема, здоров’я, яке дарує 
справжню насолоду від життя навіть бідній людині: 
 

«Кождый ч(о)л(о)вѣкъ з натуралной склонности тое до себє мает же 
нѣчого так(ъ) на семъ свѣтѣ не потребуетъ яко здоров(ъ)я доброго… не-
хай не вѣдаю як много маетъ у себе ч(о)л(овѣ)къ злата, сребра, дорогихъ 
каменїй, сукень, волов(ъ), коней, маєтностїй; над(ъ) все тое милшее єму 
єсть здоровьє доброе…» [217, c. 1011]. 
  



 

268 

В іншому місці проповідник згадує поруч із здоров’ям освіту, 
удаючись до запозичення з Діогена Лаертського міркувань Фале-
са про земне щастя людини: 
 

«Талесъ Филїозофъ запытаный, кто бы был щасливымъ рекл(ъ): же 
тот(ъ), который на тѣлѣ єсть здоровый, а на умысли добре выцвиченый» 
[218, c. 514]. 
 

Окрім здоров’я, до вищих цінностей щастя, на думку Антонія 
Радивиловського, належать мир і спокій: 
 

«Нѣчого немашъ на свѣтѣ милшого, й пожитечного ч(о)л(о)вѣку 
на(дъ) покой… Добръ всѣх(ъ) маткою покой єстъ, без(ъ) которого вси 
рѣчи иншїи порожни суть… Чтожъ може(тъ) (правѣ) быти ч(о)л(о)вѣ-
ком зъ всѣхъ рѣчїй которыхъ зажити стараю(т)ся сла(д)шаго й милшого, 
на(дъ) животъ спокойный?» [216, арк. 11]. 
 

Без спокою та миру всі блага є нікчемними, адже ними немож-
ливо скористатися й насолоджуватись життям, як пише проповід-
ник: 
 

«что ко(л)векъ албовѣ(мъ) є(сть) в(ъ) семъ животѣ ч(о)л(о)вѣку 
сла(д)кого й милого, абы сла(д)ко й мило было, покою на тое потре-
буетъ. Наприкладъ: милая й вдячная єст(ь) рѣчъ ч(о)л(о)вѣку мѣти Бо-
гатство, Здоров(ъ)е доброє, Жену побожную, Дѣти Б(о)гася боячїи… й 
иншыє рѣчи… алє єсли покою мѣти не будєт(ъ), что з(ъ) того всего за 
зыск(ъ)?... коли Война всего того зажит(и) недопускае(тъ)?» [216, 
арк. 11]. 
 

Ці міркування доволі органічно вписувались у буремні реалії 
України ХVІІ ст. Антоній Радивиловський, посилаючись на Ци-
церона, називає «покой» умовою спасіння людини: 
 

«Цицеро славный оратор Римскїй залецаючи люде(мъ) покой, такїи о 
немъ зоставилъ слова: Имя мира бл(а)го єстъ, й речъ збавенная. Чи не 
збавєнная рѣчъ є(сть) покой, коли ч(о)л(о)вѣкъ маючи оный, живота 
вѣчного доступуєтъ, доступуєтъ бл(а)г(осло)венїя Б(о)жого?» [216, 
арк. 11]. 
 

Тут проповідник, вочевидь, перебував під впливом стоїчної 
ідеї «апатії» як риси благословенної людини. Далі Антоній Ради-
виловський називає спокій джерелом всіх благ та щастя [216, 
арк. 11 зв.]. 

Негативний аспект розуміння задоволення як мінливого стану 
тілесної радості від володіння такими земними благами, як: ба-
гатство, слава, успіх, тілесні насолоди – також знаходить відоб-



 

269 

раження у творчій спадщині Антонія Радивиловського. Гедоніс-
тичне розуміння щастя як тілесної насолоди не знаходить схва-
лення у проповідника. Не засуджуючи помірного задоволення від 
їжі, питва та спілкування, він докоряє тим, хто «насытившися 
брашна й напою, удают(ь)ся до прожнованя, до роскошей тѣлес-
ныхъ… збытне смѣючися, показуютъ свое глупство…» [216, 
арк. 66]. 

Не обходить він увагою такі гріхи, як: «чужоложства, вшете-
чєнства, пянства, обжерства… [217, c. 1013], що потрапляють у 
розряд смертних. Особливу увагу Радивиловський надає «тілес-
ному гріху», тобто розпусті («нечистота», «вшетеченство», «чу-
жоложство» тощо), яку називає «проказою», котрою заражаються 
навіть цнотливі люди від грішників та яка охопила людей усіх 
станів: 
 

«О Б(о)же нашъ! якъ много єсть в(ъ) дворах Ц(а)рскихъ, Сенаторс-
киэх // Княжихъ, Болярскихъ, Гетманскихъ, Полковничихъ, йншихъ, 
навѣть в(ъ) домахъ войтовскихъ, бурмистровскихъ, радецкихъ, купец-
кихъ; а что жалоснийшая в домѣ простыхъ людей, которыи тоею нечос-
тоты тѣлесной заражаются проказою» [217, c. 1017-1018]. 
 

У дусі схоластичного моралізування Антоній Радивиловський 
дає детальний перелік «тілесних гріхів» з метою унеможливлення 
неправильного трактування церковної вимоги чистоти: 
 

«Але может(ъ) кто речи: тутъ Б(о)гъ тылко заказуетъ чужолоства, 
гды мовитъ: не прелюбы твори, тожъ вшетечєнство пополняти, й иншїе 
тѣлесныє грѣхи волно. О глупство, о шаленство такового кождого ч(о)-
л(о)вѣка! чили не вѣдаетъ же подъ тымъ прелюбодѣянїя грѣхомъ всѣхъ 
Б(о)гъ (вынявши стан малженскїй) заказуетъ незвычайных сполкований, 
яко то вшетеченства, порубства, содомїи, бестїанства, малакїи, й инших 
тым прилеглыхъ, яко то лобзанїя» [217, c. 1047]. 
 

До розряду тілесних гріхів потрапляють також «непристойні» 
слова, пристрастні погляди та дотики. 

Проповідник вказує й на інші види тілесних задоволень: музи-
ку, співи, танці та ін. Так, він закликає грішників відвернути їх 
відчуття від «позираня непристойныи… спѣваня пѣсней свѣто-
выхъ, й слухане музыки…, обонянїя запахи й вонности, роскошъ 
тѣлесную в(ъ) себѣ замыкаючїи…» [216, арк. 96]. 

Антоній Радивиловський жваво послуговується прикладами з 
античної спадщини, згадуючи персонажів, що стали взірцем гедо-
нізму й розкошу (сибарити, Крез, Геліогабал тощо), та вказуючи 



 

270 

на їх пізніші земні нещастя й теперішні «бідствування» в пеклі 
[216, арк. 94 зв.-95]. Також він наголошує на шкідливості такої 
поведінки для здоров’я людини, пишучи, що розкоші цього світу 
несуть людині хвороби та смерть [219, арк. 833]. 

Натомість, виступаючи перед лаврською братією, проповідник 
пропагує християнську аскезу та умертвіння плоті [217, c. 1599]. 
Такі самообмеження є частиною практики наслідування Христа 
та нагороджуться статусом блаженного. З любові до Ісуса Христа 
людина має відректися від тілесних задоволень: 
 

«Кто любитъ Х(рис)та Сп(а)сит(е)ля, повиненъ... отступити и выре-
чися всѣхъ роскошей тѣлесныхъ, Которыи колвекъ єго насемъ свѣтѣ 
утѣшати могутъ; Бо єсли отступивши и вырекшися иншихъ, в єдной яко 
збытне утѣшатися будетъ, Нехай знаєтъ же // отъ Б(о)га караня не 
уйдетъ» [217, c. 1522-1523]. 
 

З цієї цитати випливає, що християнин має відректися від 
будь-яких тілесних задоволень, не залишаючи для себе жодного. 
Далі Антоній Радивиловський пише, що людина, яка відмовилася 
від більшості згубних насолод, але натомість залишила якесь од-
не як останню втіху, все одно винна перед Богом і буде покарана, 
як і всі інші грішники. 

Розвиваючи тему відречення від земних задоволень та умерт-
віння плоті, Радивиловський робить досить своєрідну спробу ви-
правдати таку поведінку не тільки любов’ю до Христа і насліду-
ванням Його цнот, але й помстою за муки Спасителя, Його знева-
жену честь та заповіді. При цьому проповідник покладає відпові-
дальність за ці «злочини» на слухача, який своїми гріхами «обра-
жає» Бога, тож християнин має ненавидіти себе і карати самого 
себе «умертвінням плоті». Так, Антоній Радивиловський запере-
чує християнське милосердя стосовно біблійних грішників: Юди, 
Малха, Кайяфи, Пілата… [217, c. 1612-1613]. Далі він риторично 
повертає почуття слухача з ненависті до мучителів Христа на не-
нависть до самих себе, намагаючись обґрунтувати свою моральну 
вимогу відмови від тілесних задоволень. Проповідник зауважує, 
що слухач – іще більший грішник, ніж всі вищезгадані біблійні 
персонажі, бо ті не бачили Христа розіп’ятого, а сучасні христия-
ни грішать, знаючи, що Бог розіп’яв Себе заради любові до лю-
дей. Тож християнин має покутувати провину за допомогою тер-
піння та відмови від задоволень [217, c. 1613]. Як видно, тут про-
повідник обґрунтовує шлях до щастя «від противного»: «істинне» 



 

271 

щастя християнина, на відміну від «земного», досягається не че-
рез любов до себе, а через ненависть до себе і своїх гріхів. Однак, 
таке пропагування аскетизму пояснюється тим, що ці рекоменда-
ції адресовані братії Києво-Печерського монастиря. 

Антоній Радивиловський застерігає слухачів від намагання ви-
правдати різні застілля та «надлишкові» задоволення плоті від- 
правленням церковних свят: 
 

«Веселимся жъ братїє и мы й триумфуймо в(ъ) сѣє триумфалные 
дни, не з свѣтомъ на обжирствахъ, на пянствахъ, й инных грѣхахъ, не 
веселячися от(ъ) толь, же постъ прешолъ, а масло, албо рыба наступила, 
але… в(ъ) набоженствѣ, в(ъ) трезвости, єденъ з(ъ) другимъ в любвѣ… 
просячи… трѣумфатора нинѣшняго, абы насъ под свою корогвъ 
принявши, страшливими учинилъ неприятелемъ, а узычивши своего ве-
селя, тутъ на землѣ долъголѣтне, в(ъ) н(е)бѣ вѣчне з(ъ) собою оного 
заживати позволилъ» [219, арк. 38 зв.]. 
 

Проповідник закликає паству надати перевагу на святах не 
земним веселощам, а християнським цнотам: 
 

«Отправуймо Воскресенїе Хр(ис)тово, не коло Гласованїй й 
Пиянствы, не в(ъ) любодѣянїи й студодѣянїи, не рвенїемъ й завистїю, 
но во простотѣ с(е)рдца, в Дусѣ Святѣ, во любвѣ нелицемѣрной, во 
страсѣ Б(о)жїи, во молитвахъ, й прочии» [219, арк. 23]. 
 

Таким чином, радість у вигляді суб’єктивного почуття щасли-
вості набуває в текстах Антонія Радивиловського багатоаспект-
ного значення як втрачена радість перших людей, радість небес-
ного блаженства небожителів та праведників, майбутня радість 
вічного блаженства, фальшива радість від земних благ та «недо-
сконала» земна радість, пов’язана з очікуванням Царства Небес-
ного, християнською любов’ю й іншими цнотами. 

Стосовно задоволення проповідник висловлюється неодно-
значно: з одного боку, він не засуджує помірну втіху від життя, 
проте з іншого, застерігає від зловживання земними насолодами. 
При цьому проповідуючи ченцям аскезу, для мирян проповідник 
робить послаблення, дозволяючи їм «помірні» насолоди. 
 

***** 
Інокентій Ґізель та Йоаникій Ґалятовський у своїх текстах та-

кож послуговуються для позначення суб’єктивної складової кате-
горії щастя лексемами «веселїє» та «радость» у різних значеннях. 
Так, у повчаннях Йоаникія Ґалятовського обидва слова можуть 



 

272 

бути рівнозначними, тотожними. Проповідник пише, що за заслу-
ги в наслідуванні цнот святих християни отримають нагороду у 
вигляді радості небесного блаженства [39, c. 144]. 

Як видно з наведеного фрагменту, «веселїє» та «радость» вжи-
ваються Ґалятовським як синоніми для позначення небесного 
блаженства, однак перше використано в староукраїнському текс-
ті, а друге – у церковнослов’янській біблійній цитаті. 

Інокентій Ґізель згадує радість у її «земному» варіанті як пози-
тивну емоцію, душевний стан, що супроводжує людину в сприят-
ливих обставинах життя та є ознакою Божого благословення. У 
тому ж значенні мислитель використовує лексему «веселїе» [64, 
арк. 8]. Ґізель послуговується нею як синонімом щастя та поруч 
із ним для продовження риторичного ряду: «Щаст(ъ)емъ й Весе-
лїемъ» [64, арк. 7 зв.]. 

Значно більше уваги обидва інтелектуали приділяють негатив-
ному значенню радості у вигляді сміху, світських веселощів, ті-
лесного задоволення тощо. При цьому обидва автори відрізня-
ються більшим ригоризмом, ніж Антоній Радивиловський. 

Так, Йоаникій Ґалятовський та Інокентій Ґізель одностайно за-
раховують до гріхів сміх та жарти. Інокентій Ґізель у «Мирі з Бо-
гом чоловіку» пише про гріховність таких речей, як: «Безъчинное 
вєсєліє», «утѣхи», «смѣхи» [64, c. 272]. А Йоаникій Ґалятовський 
у «Гріхах розмаитїх» зараховує «слова жартовливыє албо смѣхо-
творныє» до «поточних» гріхів [38, c. 376]. Обидва мислителі не 
розділяють гріховні та допустимі для християн земні веселощі й 
задоволення. 

Інокентій Ґізель пов’язує веселість з різними тілесними гріха-
ми, зокрема, з «обжирством» і його видом – «пияцтвом», плодом 
яких є «Безъчинное вєсєліє», під час якого людина «утѣшаетъся й 
веселит(ъ)ся изъ сластнаго яденїя, или найпаче питїя, аки из(ъ) 
истин(н)аго бл(а)гополученїя, показуя по себѣ радостная знаме-
нїя, смѣхи, плясанїя, пѣнїя й про(чая)» [64, c. 272]. 

Вочевидь, у цьому фрагменті, на думку Інокентія Ґізеля, при-
сутня підміна істинного блага уявними благами земних задово-
лень. Також небезпечною є можливість впадання під час таких 
«веселощів» в інші гріхи (зокрема, й смертні). Мислитель неодно-
разово згадує такий вид «гріховної» радості, як радість від горя 
ближнього [65, c. 503]. 
  



 

273 

Проти «радостних знамень», особливо музики, пісень і танців, 
як таких, що спокушають людину до гріха, досить рішуче протес-
тує і Йоаникій Ґалятовський: 
 

«Стережѣтеся тоєи сѣти пекелной… которыи в(ъ) музицѣ кохаєтеся 
и музики охо(т)не слухаєте… кож(д)ый пянице, вшетечнику, чужо-
ло(ж)нику, танечнику, бо ты шукає(ш) музыки и охо(т)не музык(и) слу-
хаючи, упїяє(ш)ся, та(н)ци о(т)правуєш(ъ) и до нечысто(го) учи(н)ку те-
лесно(го) музык(а) тебе побуждаєт(ъ)» [39, c. 69]. 
 

Особливу неприязнь у автора викликають танці [39, c. 140]. 
Проповідник стверджує шкідливість подібних «втіх» через ризик 
«впасти» у ще більші гріхи. 

Гедоністичні тілесні насолоди (розпуста, обжерство, пияцтво), 
природно, зазнають в обох мислителів нищівної критики. Так, 
Інокентій Ґізель розлого коментує суть різних проявів «тілесної 
нечистоти» та її наслідків [64, c. 237-265], а також «обжирства» 
та його виду – «пияцтва» [64, c. 270-272], що є смертними гріха-
ми. Йоаникій Ґалятовський також звертає увагу на «обжирство та 
вшетеченство», традиційно зараховуючи їх до розряду «смерт-
них» гріхів [38, c. 376]. Проповідник засуджує пияцтво та «об-
жерство» як надмірне вживання напоїв та «потрав» [39, c. 140, 
147]. Йоаникій Ґалятовський пише, що такі дії викликають Божий 
гнів: 
 

«Повстягаймося и мы о(тъ) покармо(в) и напоіов(ъ) роско(ш)ны(хъ), 
бо люде обжирливыи, которыи ганяю(т)ся за потравами и напоями рос-
кошными, гнѣ(в) Б(о)жїй на себе порушаю(т)» [39, c. 202]. 
 

Тілесні задоволення небезпечні і тому, що шкодять не лише 
душі, але й тілу грішника, викликаючи різні хвороби [38, c. 376] 
та скорочуючи його життя [39, c. 87]. 

Інокентій Ґізель також вказує на земний аспект шкідливості 
таких гріхів, особливо пияцтва, через яке люди втрачають спасін-
ня та гублять життя: 
 

«…и о(тъ) самаго пїанства, мнози внезлапу умираю(т) тѣломъ й д(у)-
шею въ вѣки» [64, c. 170]. 
 

Однак, щодо наслідків вживання міцних напоїв мислитель ви-
словлюється неоднозначно. Загалом він засуджує такі втіхи та 
пише про те, що вони ведуть до інших гріхів. Проте вважає, що в 
окремих випадках «непристойна» поведінка сп’янілої людини не 
вважається гріхом: 



 

274 

«Скудость Разсужденїя, свобождает(ъ) о(тъ) грѣха… иногдаже й зѣ-
ло пїаных(ъ) малое нѣкое нестроенїе» [64, c. 32]. 
 

Йоаникій Ґалятовський нарікає на поширення цих гріхів: 
 

«на свѣтѣ болше єстъ такихъ люеєй, которыє барзѣй в(ъ) телесномъ 
грѣху, нежели в(ъ) чистости ся кохаютъ…теперъ болше єстъ людей на 
свѣтѣ которыи кохаютъся в(ъ) прожнованю, в(ъ) пянствѣ, в(ъ) збыт-
ках(ъ) и в(ъ) инших(ъ) роспустахъ» [39, c. 135]. 
 

Проповідник закликає відмовитись від таких надлишків і 
погрожує пеклом «обжирцям», пиякам та розпусникам [39, c. 71]. 
Інокентій Ґізель також пише, що гріховні задоволення позбавля-
ють людину вищого блага та призводять до вічного нещастя: 
 

«Найвышого добра й неизреченной радости позбавляетъ и на невы-
поведимую бѣду й вѣчноє нещастя приводитъ» [65, c. 517]. 
 

Тож химерна радість, яку дають ці задоволення, обертається 
вічним покаранням. 

Отже, у текстах обох мислителів знаходять відображення уяв-
лення про різні аспекти тлумачення поняття радості. Щодо ду-
ховної радості та радості небесного блаженства, Інокентій Ґізель 
та Йоаникій Ґалятовський висловлюються в загальних рисах, від-
даючи значно більше уваги тілесному аспекту розуміння радості 
й задоволення у їх гріховному варіанті. Обидва мислителі вважа-
ють усі «тілесні радощі» шкідливими для душі християнина, роб-
лячи також акцент на шкоді від них здоров’ю та на загрозі життю 
людини. Характерною відмінністю поглядів проповідників на ті-
лесні задоволення є моральний ригоризм, пов’язаний із відсутніс-
тю розподілу ступенів веселощів і задоволень на допустимі й не-
допустимі для християнина. Хоч Інокентій Ґізель та Йоаникій 
Ґалятовський не вважають певні тілесні радощі тяжким гріхом, 
однак це стосується лише «прощеності» певних гріхів (сміх та 
жарти у Йоаникія Ґалятовського) або «негріховність» їх наслідків 
(невизначена «непристойна» поведінка сп’янілих у тексті Інокен-
тія Ґізеля). Сама ж гріховність тілесних радощів і задоволень за-
лишається беззаперечною. 
 

***** 
Петро Скарга та Томаш Млодзяновський неодноразово згаду-

ють суб’єктивний аспект щастя у вигляді радості та задоволень у 
різних їх розуміннях. Для позначення обох дублетів суб’єктивно-



 

275 

го переживання щастя польські проповідники застосовують лек-
семи: pociechy, zabawy, weselie, rados´c´ та ін. 

Петро Скарга традиційно розділяє радощі і задоволення на 
«дочасні» та «вічні». Проповідник вважає джерелом цих радощів 
божественну волю й вважає потрібним молитися Богу про їх на-
дання [372, c. 57], що свідчить про позитивне сприйняття земних 
радощів або, принаймні, певних їх видів. Природно, що католиць-
кий автор закликає цінувати небесні втіхи вище за земні: 
 

«Lepiey wieczney pociechy zaźyć, a niźli roskoszy dzień mieć, a piekła 
na wieki» [372, c. 305]33. 
 

В іншому місці Скарга пише про те, що земні втіхи можуть 
стати перешкодою до набуття духовних благ [371, c. 254], тому 
варто відмовитись від тимчасового задля вічного [372, c. 294]. 
Томаш Млодзяновський зауважує, що для християн вищою уті-
хою є веселощі «небесного бенкету» та духовні радощі, що дару-
ються Господом [354, c. 220]. 

Польські проповідники згадують і втрачену досконалу земну 
радість, яку мали перші люди, наприклад, щасливість Адама, до 
якої уже неможливо повернутися [354, c. 41]. 

Щодо «земних» веселощів та задоволень у їх гріховному варі-
анті, то проповідники висловлюються однозначно негативно й 
наголошують на їх непевності, «омильності» та шкідливості для 
душі й тіла людини. Петро Скарга зазначає, що люди ошукують 
себе нетривалими світськими веселощами та втіхами, які ведуть 
до безрадісного фіналу [372, c. 302]. Земні втіхи та задоволення є 
порожніми, вони пов’язані з переживаннями, що швидко мина-
ють та відволікають від спасіння душі [372, c. 303-304]: «Radość 
rzeczy świeckich, dusznego wesela skraca» [372, c. 321]34. Мовця пе-
реконує, що християнам належить сторонитися таких втіх, не 
«прикладати серця» до земних забав та веселощів [372, c. 305], 
уважати земні радісні речі та події підозрілими, пам’ятати, що 
після них наступає смуток та різні неприємності [372, c. 304]. 

Про це ж пише й Томаш Млодзяновський [354, c. 70]. А різні 
бенкети проповідник уважає шкідливими не тільки для душі, але 
й для тіла, адже вони погіршують і здоров’я, і фінансовий стан 
                                                             
33 «…Ліпше потіху вічну отримати, ніж розкоші мати день, а пекло – на 
віки». 
34 «Радість світських речей скорочує духовні веселощі». 



 

276 

людини, що їх справляє. Тим, хто любить бенкетувати («бавить 
себе бенкетами, пиятиками, учтами»), проповідник пророкує 
розорення [354, c. 218]. Також Млодзяновський досить різько 
критикує жарти, сміх, співи та ін., бо вони, на його думку, теж 
призводять до невтішного кінця: 
 

«Słuchaycie tego piianicy, słuchaycie źarłokowie, siedźicie na bankie-
tach, weselicie się, smieiećie, śpiewaćie, piiećie, czymźe się to wszytko koń-
czy» [354, c. 218]35. 
 

Петро Скарга пояснює непевність земної радості непевністю 
почуттів самої людини, яка ладна руйнувати власне щастя то впа-
даючи в зайві печалі, то надмірно переймаючись незначними ре-
чами [372, c. 318], то заздрячи чужому добру [372, c. 303-304]. 
Про заздрість, як рису руйнівну для людського щастя, пише і То-
маш Млодзяновський [354, c. 73]. 

Однак, смуток на землі неконче є прикрою життєвою обстави-
ною, адже він може обертається небесною нагородою: 
 

«A iest smutek taki wesołu: bo się przezeń wszystka łaska Boźa źałuią-
cemu wraca» [372, c. 318]36. 
 

Скарга зауважує, що без смутку не може бути небесних втіх 
[372, c. 294]. Шкідливим є лише сум за оманливими «світськими» 
речами, яких не вистачає індивіду. Неприємності, які можуть 
спіткати людину в житті, або брак земних благ не повинні викли-
кати в неї розпачу, адже Спаситель прийшов у світ не заради втіх 
і розкошів, тож і люди мають хотіти не світських принад, а спа-
сіння душі, яке єдине є істинною радістю [371, c. 270-271]. Таким 
чином, для християнина найкращим буде зберігати спокій, – як в 
щасті, так і в нещасті [372, c. 318]. 

Не оминають польські проповідники і питання про «позитив-
ні», дозволені християнам радість та втіхи. Петро Скарга називає 
їх «правдивими потіхами», «духовними потіхами», «потіхами 
добрих на світі». Проповідник зауважує про християнські втіхи, 
                                                             
35 «Слухайте це, п’яниці, слухайте, обжирці, сидите на бенкетах, веселі-
теся, смієтеся, співаєте, п’єте, а чим то все закінчиться?…». 
36 «Але смуток все ж таки є веселим, адже через нього сумуючому по-
вертається вся ласка Божа». 



 

277 

що вони «nie są świeckie, nie ziemskie, nie cielesne, ale duchowne» 
[375, c. 195]37. 

Петро Скарга пише про необхідність втрати світських тілес-
них задоволень заради духовних, які є істинними. Ці вищі втіхи 
він пов’язує з духовним зростанням, плеканням християнських 
цнот, насолодою Божою любов’ю та радістю очікування небес-
них втіх, заради яких не шкода відмовитись від земних задово-
лень [372, c. 320]. Проповідник пише, що істинні, духовні втіхи 
знаходяться в руках Господа та його представників на землі [372, 
c. 335], тож і шукати їх потрібно в Церкві, а засобом для їх отри-
мання є молитва. 

Одним з видів «доброї радості», що можна виділити в текстах 
Скарги, є радість з приводу благополуччя християнського сус-
пільства, його перемог або сподівання на покращення ситуації в 
кризові моменти, адже загальний добробут є умовою благополуч-
чя особистого [375, c. 180]. 

Томаш Млодзяновський, вихваляючи споглядальне життя 
[355, c. 189], описує спокій як благо, що сприяє людському щас-
тю та викликає радість [354, c. 25], а отже є великим Божим да-
ром людині [354, c. 26]. Також проповідник говорить про здоро-
в’я як про чинник суб’єктивної щасливості людини [355, c. 34]. 
Такої ж думки дотримується і Петро Скарга [376, c. 41]. 

Щодо таких розваг, як дружні бесіди та пов’язані з ними «по-
мірні» бенкети, Млодзяновський висловлюється неоднозначно. 
Проповідник пише, що вживання п’янких напоїв та дружня ком-
панія є «добрим» засобом, що дозволяє розрадитися у нещастях. 
Але одразу ж зауважує, що такі «втіхи» іноді мають небажані на-
слідки, адже напої можуть стати отрутою, а добрих товаришів 
важко знайти [354, c. 25]. Скарга ж вказує на скромні обіди та 
«учти» як на допустимі для християнина, втім рішуче засуджує 
марнотратство [374, c. 120-121]. 

Відтак, у творчості польських проповідників очікувано фіксу-
ється традиційний для релігійних текстів набір уявлень про ра-
дість та задоволення. Стверджуючи вищість радості небесного 
блаженства та доступність християнам на землі радості від очіку-
вання Царства Небесного та духовного зростання, польські про-
повідники здебільшого негативно висловлюються про радощі, по-
в’язані із тілесними задоволеннями. Окрім духовної, католицькі 
                                                             
37 «Не світські, не земні, не тілесні, але духовні…». 



 

278 

автори звертають увагу і на матеріальну шкоду від оманливих 
земних веселощів. 

До дозволених християнам тілесних радощів польські автори 
зараховують здоров’я, спокій та благополуччя (як персональне, 
так і всієї спільноти). Щодо насолоди дружньою бесідою та по-
мірним бенкетом, обидва проповідники висловлюються супереч-
ливо. Визнаючи існування таких втіх у житті християнина і не ви-
словлюючись прямо проти них, водночас вони і не схвалюють ці 
радощі, натомість застерігають від їхніх небажаних наслідків. 
 

***** 
Підсумовуючи розмову про «радість» у дискурсі українських 

мислителів доби бароко, варто ще раз звернути увагу на спільні 
та відмінні підходи до її сприйняття. В усіх обраних для аналі- 
зу текстах радість трактується як суб’єктивне почуття щасливос-
ті з багатоаспектними значеннями. Це втрачена радість едемсько-
го існування перших людей; радість небесного блаженства небо-
жителів та праведників і загалом майбутня радість вічного бла-
женства; фальшива, гріховна радість, яку приносять земні прина-
ди і зваби; «недосконала» (хоч і доброчинна) земна радість, по-
в’язана з очікуванням Царства Небесного, християнською лю- 
бов’ю й іншими цнотами. До земних радощів, що вважаються до-
пустимими для християнина, відносяться такі, як: втіха від тілес-
ного здоров’я, благополуччя (власного чи суспільного), спокій та 
ін. 

Як і належить християнським авторам, усі обрані для розгляду 
мислителі одностайно висловлюються про вищість небесної ра-
дості над земною та про перевагу духовних радощів і насолод над 
тілесними. При цьому робиться акцент на тому, що надмірна лю-
бов до тілесних задоволень не тільки приносить шкоду духовно-
му вдосконаленню людини, але й може завдавати їй суттєвих фі-
зичних та матеріальних збитків. 

Стосовно дозволених для християн тілесних утіх українські та 
польські церковні мислителі висловлюються неоднозначно. Для 
Інокентія Ґізеля та Йоаникія Ґалятовського тілесні задоволення, 
незалежно від їхнього ступеня, є гріховними та неприпустимими 
для християнина (хоч в окремих випадках можуть і не бути тяж-
ким гріхом). Польські мислителі ставляться до «легких» задово-
лень досить обережно, не засуджуючи й не схвалюючи їх прямо, 
застерігають паству від небажаних наслідків. Натомість Антоній 



 

279 

Радивиловський пише про допустимість деяких мирських насо-
лод (як то помірний бенкет з дружньою бесідою, пристойні жарти 
та сміх), проте застерігає від надмірного зловживання ними, а в 
середовищі духовенства активно пропагує аскезу. 
 

5.3. ФОРТУНА 
 

Уявлення про фортуну – важливий складник духовної куль- 
тури доби бароко, який підкреслював нестабільність людського 
життя. В європейській традиції фортуна належить до кола філо-
софських понять [215, c. 366], що активно використовувалися 
мислителями різних епох у моральних розміркуваннях. Тож до-
слідження уявлень про фортуну на вітчизняному матеріалі може 
не лише розширити знання про особливості української філософ-
ської культури XVII ст., але й дати матеріал для її порівняння із 
сучасними їй західними вченнями. 

Саме уявлення про фортуну, у його класичному вигляді, було 
розроблене на ґрунті античної міфології філософією стоїцизму і 
християнізоване у добу раннього Середньовіччя. У ранньомодер-
ну епоху воно набуло нового поширення внаслідок потуг гума-
ністичної думки Відродження (з його зацікавленням античною 
філософією) та представників європейського неостоїцизму кінця 
XVI – початку XVII ст. (Юст Ліпсій, Гійом дю Вер, П’єр Шарон), 
які пропонували як доповнення до християнської етики оновлені 
ідеї стоїчної філософії, що могли стати керівництвом для щоден-
них практик «доброго християнина». 

Зважаючи на таку передісторію, не дивно, що феномен форту-
ни знайшов своє відображення й у текстах українських і польсь-
ких церковних мислителів XVII ст. Поширення уявлень про фор-
туну забезпечувалось тим, що вона якнайкраще вписувалась у 
контекст трагічного світосприйняття епохи бароко. Образ прим-
хливої богині удачі активно використовувався при моралістичних 
міркуваннях як церковними, так і світськими авторами. 

В філософській та релігійній літературі феномен фортуни по-
в’язується з долею та тлумачиться як її аспект [215, c. 366]. Зага-
лом, цей факт не заперечує можливість розуміння фортуни як 
складової концепту щасливості, однак зв’язок фортуни з долею 
(зокрема, зі примхами долі) вносить важливий нюанс у тракту-
вання самого «щастя» як чогось плинного, випадкового та неста-
лого. 
  



 

280 

Особливістю християнського розуміння фортуни є те, що її 
джерелом визнається Бог, який сприяє людині або навпаки поси-
лає («попускає») нещастя з метою нагородити її, випробувати, за-
свідчити свою прихильність або попередити про необхідність ви-
правлення, дати знамення тощо. Така фортуна приносить індиві-
ду блага та радість або очищує від гріха. 

Проте фортуна може розумітися і як інструмент диявола (сві-
ту), який (з Божого попущення) намагається збити людину з іс-
тинного шляху, посіяти в її душі пиху, жадібність, відчай чи ін- 
ші потрібні йому почуття. Мінлива фортуна приносить людині 
страждання, даючи, а потім відбираючи блага. Для нейтралізації 
такої фортуни християнину слід вчитися протистояти її спокусам. 
Тоді людина може обернути її собі на користь і навіть «перемог-
ти» [215, c. 367]. 
 

***** 
Розгляд особливостей тлумачення феномену «фортуни» Ан- 

тонієм Радивиловським вимагає реалізації наступних кроків: 
1) здійснити структурний аналіз уявлень мислителя про феномен 
фортуни; 2) розглянути особливості застосування Радивиловсь-
ким лексеми «фортуна» та її семантичних дублетів для позначен-
ня того чи іншого аспекту уявлень про фортуну; 3) визначити, по-
няттєвий чи побутовий сенс має лексема «фортуна» в текстах 
проповідника. 

Лексема «фортуна» в текстах Антонія Радивиловського нале-
жить до кола доволі часто вживаних латинських слів. У друкова-
них збірках проповідей, відредагованих автором і очищених від 
малозрозумілої для загалу латинської лексики (якою рясніють йо-
го рукописи), лексема «фортуна» зберігається та використовуєть-
ся 23 рази (в рукописах вона зустрічається значно частіше). У на-
ведених випадках проповідник не вдається до пояснень чи пере- 
кладів. Це може говорити про особливість авторського сприйнят-
тя цього слова як такого, що якнайкраще підходить для передачі 
певної думки й, відповідно, не може бути замінене через ризик 
втратити чи викривити її суть. 

Тож, видається обґрунтованим, що на прикладі фортуни мож-
ливо визначити стійкі тенденції тлумачення й використання ла-
тинських лексем проповідником та з’ясувати чи спростувати їх 
богословський/філософський поняттєвий статус. 
  



 

281 

Знайомство Антонія Радивиловського з «примхливою Форту-
ною» вочевидь відбулося через посередництво представників 
стоїцизму (тексти Сенеки та Цицерона) і їх коментатора Юста 
Ліпсія, на яких, як вже було зазначено, посилається Радивиловсь-
кий у своїх творах. Також проповідник був знайомий із творчістю 
Северина Боеція, зокрема Радивиловський посилається на трактат 
«Розрада від філософії» (маргіналія – «Боецїй о потішеню») [218, 
c. 1026]. Тож можна припустити, що казнодія був знайомий із ти-
ми уявленнями про фортуну, що властиві античній культурі та 
християнському неостоїцизмові. 

Для позначення феномену фортуни Антоній Радивиловський 
використовував широкий арсенал лексичних засобів, що включає 
ту саму латинську лексему «фортуна», транслітеровану кирили-
цею. Також, описуючи примхи фортуни, проповідник користуєть-
ся для її позначення лексичними замінниками: «щастя» й «пово-
женє», що є староукраїнськими та польськими перекладами ла-
тинської лексеми. 

В подальшому викладі охарактеризовані різні аспекти уявлень 
Антонія Радивиловського про фортуну та вказано, якими саме 
лексемами він користувався в тому чи іншому випадку. 

Найчастіше концепт фортуни служить для передачі нестабіль-
ного людського існування в мінливому світі, сповненому неочіку-
ваних і випадкових подій. Таке тлумачення близьке до міфологіч-
ного сприйняття фортуни, що тяжіє до уявлень і образів античної 
культури. Так, образ «колеса Фортуни» використовується Анто-
нієм Радивиловським досить часто («живот(ъ) яко коло у воза…», 
«щастя назвалъ колом…») [219, арк. 824, 836], що говорить про 
його обізнаність із античною метафорою, поширеною в тогочас-
ному письменстві й образотворчому мистецтві для передачі не-
стабільності людського щастя. 

Проповідник наголошує на мінливості людського «щастя», по-
значаючи цією лексемою примхи фортуни, завдяки яким щастя 
перетворюється на нещастя. Наприклад, він зауважує, що на зем-
лі нема чистого «щастя», бо воно завжди обертається «нещас-
тям»: 
 

«Якъ многими горкостями щасливости лю(д)ской сладост(ь) покроп-
лена єстъ. Чили не єстъ же щаст(ъ)е з нещаст(ъ)емъ… на семъ свѣтѣ 
змѣшаноє? єстъ» [218, c. 1026]. 
  



 

282 

У цьому ж сенсі Антоній Радивиловський згадує «отмѣнность 
фортуны» [216, арк. 521 зв.] і зауважує з цього приводу, що: 
 

«Вся Фортуна сего свѣта нѣчого немает(ъ) статечного, ани моцного, 
але тылко єст(ь) самое ошука(н)е очесъ, й впере(дъ) нежели ся пока-
жетъ, згинетъ» [216, арк. 259 зв.]. 
 

Для позначення уявлень про мінливість людського щастя Ан-
тоній Раивиловський використовує лексему «повоженє», яка фі-
гурує поруч зі «щастям», проте окремо від нього. Проповідник 
нарікає на «нестатечность» щастя, яке то сприяє, то чинить спро-
тив: «бо не завше ч(о)л(о)вѣкъ в єднакомъ зостаєтъ повоженю» 
[216, арк. 107]. Очевидно, що тут лексема «повоженє» позначає 
непередбачуваність протікання подій людського життя, залишаю-
чись у семантичному полі фортуни. У цьому випадку Радивилов-
ський застосовує лексему «повоженє» без оцінного судження 
(щасливе/нещасливе, добре/зле), яке було б недоречним у цьому 
фрагменті, адже щастя постає тут чимось мінливим і невизначе-
ним. 

Отже, для позначення уявлень про нестабільність людського 
існування й «повороти життя» київський казнодія використовує 
лексеми «фортуна», «щастя» та «повоженє» як взаємозамінні й 
рівнозначні. 

Наступним аспектом розуміння фортуни є її тлумачення як 
знаряддя реалізації божественного промислу. Антоній Радиви-
ловський пише, що божественна воля керує не тільки людиною, 
але й людською фортуною: 
 

«Б(о)гъ, яко самымъ ч(о)л(о)в(ѣ)комъ рядитъ й устрояетъ, такъ и єго 
фортуною; гды єдного понижаетъ, а другого вывышаетъ; єдного збога-
чаетъ, а другого зубожаетъ, єдного при здравїи ховаетъ, а другого хоро-
бою трапи(тъ)» [218, c. 563]. 
 

Сприяння фортуни є нагородою для добрих християн, а непе-
редбачувані нещастя є засобом покарання грішників і слугують 
очищенню від гріхів [216, арк. 52]. 

Однак, фортуна не завжди є справедливою. Проте, оскіль- 
ки вона є частиною Божого промислу, нарікати на її неприхиль-
ність – гріх: 
 

«Зачимъ, шкода нарекати на людей, гды кто на семъ свѣтѣ прійдетъ 
до убозтва велико(го), до взгарды, гды з(ъ) молодости своей працуетъ 
ажъ до крвавого поту, служитъ, гандлюетъ, робитъ бєз(ъ) престанку, а 
нѣчого немаетъ, нѣчого не выслужи(тъ), а другой мало й працуетъ, мало 



 

283 

робитъ, мало й служитъ, а всего мает(ъ) у себе по достатку всѣ єго // ша-
нуют(ъ), всѣся єму, где колвекся обернетъ, кланяю(тъ), вси шапку 
пре(д) нимъ здыймуютъ, вси єму услугую(ть)» [218, c. 563-564]. 
 

Проповідник пише, що християнин, який страждає від ударів 
фортуни, є щасливим, оскільки «предуставлений» Богом до Цар-
ства Небесного: 
 

«О щасливый… єстесь ч(о)л(о)в(ѣ)че, который єстесь в(ъ) утискахъ, 
в(ъ) скорбехъ й утрапеняхъ!... Ты то єстесь пре(д)уставленнымъ до 
Ц(а)р(с)твїя Н(е)б(ес)ного…» [218, c. 1088]. 
 

Спираючись на вищезгадане, можна говорити про те, що сто-
совно ролі фортуни в житті християнина Антоній Радивиловсь-
кий проводить своєрідну «антикальвіністську» лінію, яка просте-
жується в нього і стосовно інших видів земного щастя. 

Отже, для позначення уявлень про фортуну як інструмент реа-
лізації Божої волі у світському житті людини, проповідник вико-
ристовує як латинську лексему «фортуна» [218, c. 563], так і 
лексему «щастя» [218, c. 564]. 

У його текстах фортуна постає також зброєю «світу» і знаряд-
дям диявола. Радивиловський зауважує, що світ спокушає людей, 
показуючи їм прихильність фортуни: 
 

«Чи не выставует(ъ) же онъ (світ – В.С.)… люде(й) живущы(хъ) на 
земли, яко ку С(о)лнцу ку фо(р)тунѣ албо щастю?... чи не примушает(ъ) 
ихъ абы на ясныи променѣ того фортуннаго с(о)лнца, яко то на роско-
ш(и), на богатства, на чести й славу, просто не з(ъ)мружены(мъ) сво-
им(ъ) смотрѣли окомъ?…» [216, арк. 386 зв.]. 
 

У наведеному фрагменті чітко прослідковується взаємозамін-
ність лексем «фортуна» й «щастя», а також перераховуються ви-
годи, які дає індивіду сприятлива фортуна. 

Фортуна служить тим, хто шукає багатства, хоч і не обов’язко-
во сприяє людям, проте її прихильність є умовою набуття ними 
«сьогосвітніх благ»: 
 

«…кто… мыслїй запущаетъ на семъ свѣтѣ на уловлен(ъ)е богатствъ, 
єсли єму послужитъ фортуна же уловитъ оные» [216, арк. 257 зв.]. 
 

Проповідник змальовує образ оманливої фортуни, яка дає та 
забирає сьогосвітні блага, тож вона не є істинним щастям, а лише 
уявним «привидом щастя», і цінувати його не потрібно. Так, Ан-
тоній Радивиловський зауважує: 
  



 

284 

«…свѣтъ сей облудный на початку ч(о)л(о)вѣка оздобляетъ, пїенк-
нымъ єго показуетъ, то честми, то славою, то бога(т)ствы, й въ всемъ 
фортуною; але на концу з(ъ) всего того обнажает(ъ) єго…» [216, 
арк. 67]. 
 

Автор досить часто використовує як моралістичні приклади іс-
торії видатних постатей минулого, які пізнали велич та неспо-
діваний крах [216, арк. 173]. Такі ж самі образи вимальовують й 
інші проповідники тієї епохи. Ці приклади допомагають розкрити 
образ оманливого світу і мінливої фортуни, що спокушають лю-
дину лише для того, аби кинути у прірву відчаю та згубити її. 

Показуючи віроломність світу, Антоній Радивиловський по-
рівнює його з біблійним Лаваном, який змусив Іакова працювати 
за Рахіль, а натомість дав йому Лію – так само світ змушує люди-
ну ганятися за щастям, а замість нього дає нещастя: 
 

«свѣтъ сей… та(к)же мает двѣ дщерѣ, ща(с)т(ъ)е, й неща(с)т(ъ)е... 
гды кого до себе вабитъ, обѣцуетъ єму дати… ща(с)т(ъ)е…; выслужитъ 
єму ча(съ) немалый, аж онъ… з не щаст(ъ)ем(ъ)… єго жени(тъ)» [216, 
арк. 168 зв.]. 
 

Метою цієї зрадливої «приязні» є підштовхування людини до 
загибелі. Казнодія пише, що світ подібний до Юди, який видає 
людину дияволу через «поцѣлованє лестноє», наділяючи їх «якою 
годностїю, славою, честю, щастям яким(ъ)…», на цьому світі во-
на не знає зла для того, аби після стати здобиччю пекла: 
 

«…нехай спокойне заживаетъ роскоши, утѣхи, чести й славы…, не-
хай в(ъ) добрыхъ бытехъ, не узнаває(тъ) противной фортуны, нехайся 
єму завше по мысли єго дѣєтъ…» [216, арк. 67 зв.]. 
 

Земні честь, слава та багатства називаються проповідником 
«фортунною красотою», яка викликає заздрість у людей. Через це 
всі намагаються зашкодити «облюбленцям світу», сприяючи їх 
нещастям та прискорюючи «обертання колеса фортуни»: 
 

«многїе не терпячи єго фортунной красоты, розные на него строят(ь) 
засажки, якбы єго обнажити з(ъ) той красоты, якъ бы єго умертвити» 
[216, арк. 490]. 
 

Таким чином, окрім надприродних джерел (Божої волі, дия-
вольської спокуси, фатуму), удари фортуни мають джерелом 
людську волю, що відповідає ренесансним уявленням про цей фе-
номен [215, c. 367]. 
  



 

285 

Під впливом сприяння фортуни людина віддаляється від Бога 
[216, арк. 172 зв.], забуваючи про свою справжню природу та 
призначення. Ця ж «світова фортуна» підіймає особу над іншими 
та робить її гордою, що призводить до загибелі: 
 

«быле бы тылко хочъ мало кого Фортуна // помкнула вышшей надъ 
инших(ъ), то уже запоминает(ъ) себе самаго, й мовит(ъ): Нѣсмъ якоже 
прочїи: уже мене лѣпшъ шанувати потреба, анєжели прочїихъ» [216, 
арк. 395 зв. – 396]. 
 

Тож, проповідник закликає паству не зважати на спокуси й 
ласку фортуни [216, арк. 463]. Шляхом звільнення від такої гор-
дині, на думку Антонія Радивиловського, є самопізнання, яке не-
се усвідомлення подібності до інших людей: 
 

«Немашъ лѣпшаго знаку самаго себе познаваня, яко быти съ про-
чїими… Бо кто себе на(дъ) прочїих(ъ) выносит(ь), той самого себе не 
познаваетъ» [216, арк. 395 зв.]. 
 

Коли людина, відмічена фортуною, усвідомлює, що не відріз-
няється від інших людей, а також згадує про свою смертність та 
можливість втрати щастя [216, арк. 395 зв.], тоді вона перестає 
гордитися й фортуна не може їй зашкодити. Іншими засобами для 
убезпечення від негативного впливу примх фортуни є молитва та 
стійкість – як перед ударами, так і перед спокусами світу [216, 
арк. 395 зв.]; таким чином, чеснота перемагає фортуну. 

Отже, при позначенні цього аспекту уявлень про фортуну Ан-
тоній Радивиловський перекладає латинську лексему як «щастя». 
Але при цьому проповідник також послідовно користується лек-
семою «фортуна». 

Ще одним аспектом уявлень про фортуну в текстах Антонія 
Радивиловського є доля та пов’язана з нею удача. Остання ж 
трактується ним не як випадковість (раптова удача/невдача), що 
лежить у царині уявлень про нестабільність людського існування 
у світі, а як риса людини – носія «удачливості». У таких випадках 
трактування «фортуни» наближене до семантичного поля долі 
(фатуму). 

В уявленнях XVII ст. щастя-удача сприймалося як зовнішня 
ознака «героїчної» особи і служило приводом для гордості лю-
дей, особливо військового стану, для яких ризик і дії «на удачу» 
були буденною частиною їхньої професії, а успіх (талан) вва-
жався результатом сили й відваги, а також невід’ємною рисою 



 

286 

«рицаря». Антоній Радивиловський неодноразово пише про 
«фортуною обдаренныхъ рыцеров…» [216, арк. 67], а також про 
негідних воїнів, без яких «война отправоватися можетъ щасливе» 
[216, арк. 539 зв.]. 

Подібні уявлення тією чи іншою мірою були характерні і для 
решти верств населення, яке також прагнуло успіху в торгівлі, 
промислах і інших видах діяльності, пов’язаних із ризиком. Зі 
свого боку, нещаслива доля викликала нарікання її носіїв і знева-
гу до «невдах» з боку оточення. Природно, що Церква засуджува-
ла подібні прояви марнославства й фаталістичні настрої. 

Так, Антоній Радивиловський зауважує, що постійна удачли-
вість («добре повоженє») може вважатися прикметою майбутньої 
загибелі душі людини: 
 

«Грѣшнѣкове которымся на семъ свѣтѣ въ всемъ добре поводитъ, 
нехай немают(ъ) надѣи одержати животъ вѣчный» [216, арк. 173]. 
 

Таким чином, «добре повоженє» обертається загибеллю душі 
й, відповідно, є уявним щастям. Така земна «удача/повоженє» 
дистанціюється проповідником від «справжнього» щастя, яке має 
духовний характер [216, арк. 172 зв.-173]. 

Фаталістичне розуміння фортуни спостерігається в текстах Ра-
дивиловського при міркуванні над непередбачуваними трагедія-
ми, що можуть спіткати людину. Так, у рукописному «Слові п’я-
тому на Воскресіння Христове» проповідник використовує дві 
лексеми (фортуна та щастя), розрізняючи їх: 
 

«за щасливый негдыс(ь) мѣлъ собі день Єфа в(ъ) который поразилъ 
Сїона Царя Амморейска, й Ц(а)ря сыновъ Аммонь, але невѣдалъ же 
оного дня фортуна в(ъ) плачъ ємуся й в ляментъ мѣла обернути, бо звѣ-
тя(з)ство на(дъ) оными приплатилъ смертїю своея любимыя дщери» 
[219, арк. 36]. 
 

Як можна зрозуміти з даного фрагменту – лексеми щастя та 
фортуна мають різне смислове навантаження. Лексема «щастя» 
вживається для позначення позитивного явища та радісних пере-
живань («щасливий день» через перемогу), а «фортуна» має нега-
тивне навантаження, як удар долі, що обертає радість на смуток. 

В іншому місці проповідник використовує лексему «щастя» 
для позначення везіння/невезіння, як волі Божої, що виливається 
в постійні невдачі людини. Антоній Радивиловський наводить 
моралістичний приклад про шляхтича-невдаху, який нарікав на 
невдячність свого пана й винуватив його у своєму «нещасті» (тут 



 

287 

під щастям мається на увазі благополуччя, що супроводжується 
матеріальним багатством і кар’єрним зростанням). Але після то-
го, як йому було запропоновано випробувати «щастя» (яке в цьо-
му випадку розуміється як удача), з’ясувалося, що в становищі 
шляхтича винен не «невдячний» пан, а його власне «щастя» (тут 
вже близьке до уявлень про долю), продиктоване Божою волею 
[218, c. 564]. Таким чином, тут лексема «щастя» в міркуваннях 
проповідника набуває декількох конотацій: благополуччя, удача 
й доля. 

Однак Антоній Радивиловський застерігає паству від фаталіс-
тичного сприйняття нещасть як проявів особистої невідворотної 
долі (її особистої «нещасливості»), оскільки вони настають з Бо-
жої волі, мають певну мету (випробування, очищення, покарання 
тощо) і їх тривалість залежить від поведінки самої людини [216, 
арк. 35]. 

Така ж тематика простежується у текстах Антонія Радивилов-
ського при змалюванні кар грішників, для яких є характерним на-
рікання на долю, у той час як відповідальність за їх нещастя по-
кладається на них самих. На Страшному Суді вони будуть вола-
ти: 
 

«мы безумныи ничогосмо неучинили доброго, ничого(с)мо не вни-
мали, непамяталисмо на стра(ш)ный судъ, на муки пекелные. о прокля-
тая, й нещасливая наша доля!» [216, арк. 14]. 
 

Тож можна зазначити, що при передчі уявлень про долю й 
удачу Антоній Радивиловський користується всіма вищезгадани-
ми лексемами (фортуна, щастя, повоженє), а також як додатковим 
лексичним засобом звертається до лексеми «доля». 
 

***** 
Отже, підсумовуючи, можна дійти таких висновків: 
При міркуваннях про непевність людської долі та щастя Анто-

ній Радивиловський досить жваво послуговується концептом 
фортуни та відповідною латинською лексемою. Використовуючи 
латинське «фортуна», Радивиловський, вочевидь, прагнув уник-
нути багатозначності своїх повчань і їх можливого хибного тлу-
мачення читачами/слухачами. Проте, зважаючи на встановлену 
багатозначність використання лексеми фортуна, не можна катего-
рично стверджувати її поняттєвий статус у текстах Антонія Ради-
виловського. Разом із тим, вочевидь, можна постулювати, що ви-



 

288 

явлені тут особливості впровадження лексеми «фортуна» в украї-
номовний текст ілюструють процес збагачення мовного апарату 
вітчизняної філософської культури латинською лексикою. 

Тексти Антонія Радивиловського виразно репрезентують фор-
мування уявлень про фортуну у вітчизняній філософській думці 
епохи бароко. Фортуна трактується проповідником як інструмент 
у руках Господа, який може мати для людини як позитивне, так і 
негативне значення, залежно від божественного промислу та мо-
ральних чеснот християнина. 

Уявлення про фортуну в спадщині Радивиловського містить 
декілька аспектів: фортуна сприймається як образ нестабільності 
людського існування у світі; як Божа воля; як спокуса чи знаряд-
дя диявола; як доля та пов’язані з нею удачливість/невезіння. 

Прямими джерелами запозичення уявлень про фортуну в спад-
щині проповідника є тексти Сенеки, Боеція та Ліпсія, на які неод-
норазово посилається мислитель. Цей факт говорить про доволі 
давню присутність у вітчизняній філософсько-інтелектуальній 
культурі елементів традиції стоїцизму та його християнської ін-
терпретації філософами Середньовіччя та Відродження. 
 

***** 
У спадщині Інокентія Ґізеля та Йоаникія Ґалятовського уяв-

лення про фортуну представлені не настільки широко, як у про-
повідях Антонія Радивиловського, однак це явище все ж знайшло 
своє відображення в їхніх текстах. Обидва автори, як вже зазна-
чалося, для позначення уявлень про фортуну використовують 
лексему «щастя», не звертаючись до її лексичних замінників. 

Фортуна сприймається мислителями як прояв Божої волі, що 
сприяє християнам за умови благовоління Творця. Однак, автори 
розходяться в питанні про прийнятність для християнина молит-
ви про сприяння фортуни. Так, за Йоаникієм Ґалятовським, по-
божні люди мають просити у Бога у своїх молитвах про удачу в 
справах [39, c. 153]. Натомість Інокентій Ґізель вважає, що моли-
тися заради отримання щастя й удачі є гріхом проти Любові [65, 
c. 489]. Тож, хоча фортуна є для Ґізеля Божим знаряддям, вона 
необов’язково може бути благом для християнина. 

Удари фортуни служать вищим силам для покарання грішни-
ків [63, c. 133]. Ґізель зауважує, що терпіння нещасть є платою, 
яку вносить грішник за прощення гріхів, а отже, сприяє спасінню 
душі [63, c. 356]. 



 

289 

Йоаникій Ґалятовський та Інокентій Ґізель не висловлюють 
ідеї про постійне сприяння фортуни як ознаку передбачення лю-
дини до загибелі. Однак, за Ґізелем, гріхом є нарікання на «не-
справедливість», коли людині здається, що інший «випадково» 
обдарований благами, не маючи для цього відповідних заслуг [65, 
c. 502]. Так само, Ґалятовський вважає гріхом нарікання на спри-
яння щастя грішникам або ж відсутність у їх житті заслужених 
гріхами нещасть, адже це є частиною Божого промислу. Відсут-
ність покарання на цьому світі може обернутись для них карою у 
потойбіччі [39, c. 149]. На його думку, Господь також може милу-
вати грішників, аби вони мали час на покаяння: 
 

«бо Б(о)гъ не хочетъ см(е)рти ч(о)л(о)в(ѣ)ка грѣшного, але хочетъ, 
жебы он покаялъся, жебы навернулъся до Б(о)га о(тъ) злых(ъ) учинковъ, 
которыи суть злою дорогою» [39, c. 148]. 
 

Іншим аспектом уявлень про фортуну в творчості мислителів є 
її сприйняття у якості непевності земного щастя та диявольської 
спокуси, якої слід уникати. 

Автори пишуть про гріховність любові до мінливих благ фор-
туни. Наприклад, Йоаникій Ґалятовський закликає паству не лю-
бити світ та його «оманливі розкоші» [39, c. 157]. Він зауважує, 
що блага світу є нікчемними і ведуть до загибелі тих, хто ними 
спокуситься: 
 

«…свѣтъ з(ъ)верху здаєтся быти пїенкный, здобиться золотомъ, 
багатствами, гонорами, титулами, а внутрь маєт(ъ) трутизну, маєтъ 
смерть, бо кто в(ъ) свѣтѣ кохається, той в(ъ) прудкомъ часѣ умретъ 
дочасною й вѣчною см(е)ртю…» [39, c. 157]. 
 

В цьому контексті Йоаникій Ґалятовський пише про нестабіль-
ність людського існування в світі, який постійно змінює своє 
щастя: 
 

«о(т)мѣну щастя ч(о)л(о)в(ѣ)чого, бо сегодня паном(ъ), завтра слу-
гою, сегодня потентатомъ, завтра неволнико(мъ) ч(о)л(о)в(ѣ)ка учы-
нитъ» [39, c. 114]. 
 

Застерігаючи людей від марнославства з приводу сприяння 
фортуни, проповідник радить пам’ятати, що «щастя ч(о)л(о)в(ѣ)-
чеє можетъ ростопитися и о(т)мѣнитися. Сегодня ч(о)л(о)в(ѣ)къ 
єсть звитязцею, а завтра будєтъ звитяженый; сегодня на(дъ) не-
прїятелями тріум(ъ)фуєтъ, а завтра непрїятельѣ на(дъ) нимъ мо-
гут(ъ) тріумфувати» [39, c. 117]. Тож усвідомлення християнином 



 

290 

своєї слабкої природи й непевності існування є запорукою нейт-
ралізації негативного впливу фортуни. 

Фортуна несе загрозу не тільки своїми ударами, але і у випад-
ку свого сприяння може обернутися неприємностями через зазд-
рість інших людей. Ґізель досить багато приділяє уваги заздрості 
до чужого щастя та її наслідкам [65, c. 502-503, 512]. Ґалятовсь-
кий зауважує з цього приводу, що злі люди є знаряддям для очи-
щення добрих християн від гріхів через неприємності, які вони 
їм заподіюють через свою заздрість [39, c. 149]. Отже, на думку 
обох мислителів, удари фортуни мають причиню не тільки Божу 
волю, але й людські дії. 

Фаталістичний аспект уявлень про фортуну простежується 
при зверненні авторів до військової тематики. Йоаникій Ґалятов-
ський неодноразово пише у своїх моралістичних прикладах про 
лицарів, щасливих на війні [39, c. 157]. Таке щастя є свідченням 
Божої опіки над вояками, які борються з ворогами віри та Вітчиз-
ни, однак віра в удачу може стати причиною гріха. Так, Йоаникій 
Ґалятовський з цього приводу зауважує: 
 

«Щастю не треба дуфати й в(ъ) гордость ся подносити, бо щастя єсть 
отмѣнноє» [40, c. 342]. 
 

За Інокентієм Ґізелем, воїни грішать, коли вважають власні пе-
ремоги наслідоком своїх якостей та удачі, а не Божого заступ-
ництва [64, c. 417]. 

Таким чином, церковні мислителі повязують удачу не з долею, 
а з Божою волею, а віру в долю-удачу вважають гріхом. Сприян-
ня чи не сприяння удачі залежить від поведінки й зусиль самої 
людини. 

Отже, уявлення про фортуну в спадщині Інокентія Ґізеля та 
Йоаникія Ґалятовського відображається у всіх вищезазначених 
аспектах як образ нестабільності людського життя, Боже знаряд-
дя, світська спокуса та віра людини в удачу. Однак, здебільшого в 
текстах обох авторів фортуна набуває негативного наповнення, 
як спокуса світу, загроза душі чи земному благополуччю людини. 
 

***** 
Польські проповідники звертають чимало уваги на феномен 

фортуни та її роль в житті християнина, користуючись при цьому 
лексемами szczęście або powodzenie. Латинська лексема fortuna не 
знайшла у їх творчості широкого використання. 



 

291 

Обидва проповідники визнають сприяння чи не сприяння фор-
туни результатом божественної волі. Проте, щодо молитви про 
прихильність фортуни їхні думки розходяться. Так, Томаш Млод-
зяновський переконує паству молитися за те, щоб Господь не да-
вав щастя, аби ним не нашкодити своїй душі: «Boyćie się szczęśćia 
wielkego ludźie» [354, c. 280]38. Натомість Петро Скарга вважає 
прохання до Бога про успіх в справах цілком нормальним для 
християнина [371, c. 57]. При цьому він висловлюється проти 
звертання по допомогу до магів та астрологів з метою приверну-
ти милість фортуни [375, c. 159]. 

Фортуна є божественним інструментом для нагороди благо-
честивих християн та покарання грішників. Млодзяновський вва-
жає, що успіх у справах дається від Бога праведникам, як, напри-
клад, багатий улов Апостолів, описаний в Євангелії [357, c. 82], 
або багатство, що несподівано отримує бідна людина [357, c. 8]. 
Щодо ударів фортуни проповідник зауважує, що нещастями Бог 
карає грішників [357, c. 15]. 

Удари фортуни сприяють моральному вдосконаленню люди-
ни. Скарга з цього приводу пише, що Бог попускає дияволу роби-
ти людям зло, аби в тих нещастях вони очистилися від гріха та 
звернулися з молитвою до Господа. Справжні християни ці не-
щастя приписують не дияволу, а Божій волі і молять Господа про 
допомогу [372, c. 16]. За це вони отримують прощення гріхів та 
спасіння [371, c. 172]. 

Польські автори зачіпають питання про «несправедливий», з 
людської точки зору, розподіл благ фортуни. Несправедливість 
фортуни є Божою волею, тож нарікати на неї не потрібно. Скарга 
зауважує, що Бог посилає людям успіх в справах по незрозумілій 
їм мудрості, а також відповідно до «справжніх» потреб кожного. 
Тож християнину потрібно не нарікати на своє невезіння, а дяку-
вати Богу за Його дари [375, c. 21-23]. Томаш Млодзяновський 
так само торкається цього питання, пояснюючи несправедливість 
фортуни божественним промислом: 
 

«Ieden wiele łoźy, postaremu nic nie ma, a drugi o nic się nie stara… a 
wszystkiego ma dostanek» [357, c. 188]. 
 

Щодо відсутності справедливих нещасть в житті людини, 
Скарга задається питанням, чому Господь не накладає на грішни-
                                                             
38 «Бійтеся щастя великого люди…». 



 

292 

ка ніякої відплати, але все йому відразу пробачає [374, c. 222]? На 
це питання проповідник відповідає, що Бог може відмінити до- 
часне карання з огляду на глибину розкаяння грішника [374, 
c. 222]. Тож удари фортуни можна відвернути щирим каяттям, 
яке звільняє від розплати за гріхи. 

У текстах Млодзяновського відсутні думки про постійне спри-
яння фортуни як ознаку передбачення людини до загибелі. Проте, 
Скарга, не називаючи прямо «щасливість» ознакою загибелі, ви- 
словлює низку міркувань на користь цієї ідеї. За проповідником, 
щастя християнина є підозрілим: 
 

«…szczęście podeyrzane nam bydź ma, i więcey się bόymy niźli plag, i 
karania, i przygod tych ziemskich» [372, c. 56]39. 
 

Цю думку він проводить неодноразово [372, c. 304]. Також ав-
тор вважає, що Бог попускає кари на християн, які можуть покая-
тись, а спасіння тих, хто живе щасливо, є сумнівним: 
 

«Pan Bόg gdy nas karze, wie iź się poprawić moźem: a gdy szczęścia dru-
gim dopuszcza, o ich zbawieniu zle tuszy» [372, c. 291]40. 
 

З огляду на викладене, можна стверджувати, що Петро Скарга, 
не висловлюючи безпосередньо думку про сприяння фортуни як 
ознаку передбачення до загибелі, все ж таки підтримує це поло-
ження. 

Наступними аспектами уявлень про фортуну в текстах польсь-
ких проповідників є її сприйняття як нестабільності земного жит-
тя та диявольської спокуси. 

Томаш Млодзяновський пише, що люди часто після нетрива-
лого щастя стають нещасливими через мінливість фортуни [357, 
c. 32]. Скарга з цього приводу зауважує, що Господь вчить зне-
важливого ставлення до сприяння щастя: 
 

«nas nauczył Pan abyśmy szczęśćie świata tego i chwałe ludzką, za śmie-
chy, zdradę, i jedno błazeństwo mieli» [371, c. 270]41. 
  

                                                             
39 «…щастя підозріле нам має бути, та більше його маємо боятися, ніж 
нещасть, карання й неприємностей земних». 
40 «Господь Бог коли нас карає, знає, що можемо виправитись, а коли 
щастя іншим допускає, про їхнє спасіння погано мислить». 
41 «Нас навчив Господь, аби щастя світу сього і хвалу людську за сміх, 
зраду та одне блюзнірство вважали». 



 

293 

Проповідник повчє, що світ та його щастя можуть дати лише 
незначні й дрібні речі. До того ж ці оманливі блага відбираються 
смертю, тож цінувати плоди фортуни не варто [372, c. 304-305]. 

Господь може попускати дияволу використовувати принади 
щастя, якщо це відповідає божественному задуму: 
 

«Dozwalac mu Pan Bόg drugdy do dania iakiego ludziom świeckiego 
szcąścia moźe…ale na doświadczenie ludskie, i do krόtkiego czasu, gdy 
wiary ku sobie ludzkiey i stateczności doznać chce» [372, c. 16]42. 
 

Фортуна та її блага підвладні Богу, а отже, диявол лише ду-
рить грішників, обіцяючи їм те, чого в нього нема. Якщо не буде 
на те волі Божої, грішник не побачить благ земного щастя [372, 
c. 15]. Також Петро Скарга зауважує, що земне щастя перемішане 
з нещастям [371, c. 269]. Наприклад, пропонуючи людям високі 
посади, диявол вказує на владу та людську хвалу, а про клопоти, 
переживання, гріхи й тяготи, пов’язані з ними, замовчує. Ті, хто 
мають владу й багатство, мають більше неприємностей, ніж втіхи 
[372, c. 17]. І чим більше людина здобуває щастя, чим більшу має 
удачу, тим більше має неприємностей та смутку, а також пере- 
шкод на шляху до Царства Небесного [375, c. 24]. 

Фортуна може відволікати людину від турбот про душу. Скар-
га висловлює цю думку, коли пише, що диявол намагається, щоб 
ті, над ким він отримав владу, мали усілякі достатки у земних 
благах, веселилися, аж поки не помруть та не стануть його здо-
биччю. Тож, як вважає польський проповідник, грішникам часто 
сприяє земне щастя [372, c. 56]. 

Сприяння фортуни призводить до впадіння людини у гріх гор-
дині та забування своєї натури. Так, Млодзяновський критикує 
людей, які відразу після отриманого щастя (несподіваної вдачі) 
починають ним пишатися [354, c. 26]. За Скаргою, сприяння щас-
тя приводить нас до забування: тимчасовості світу, смерті та не-
бесного блаженства [371, c. 270]. Однак, самопізнання та усві-
домлення своєї незначущості перед Богом веде до покори і очи-
щення від цього гріха [371, c. 56]. Тож благочестива людина мо-
же своїми цнотами нейтралізувати фортуну, піднявшись над нею, 
що співзвучно ідеям християнізованого стоїцизму. 
                                                             
42 «Може дозволяти йому Господь Бог дати людям якогось світського 
щастя… Але лише на погляд людей та на короткий час, доки віру люд-
ську собі й шанування отримати хоче…». 



 

294 

Останнім аспектом уявлень про фортуну в польській проповіді 
є удачливість, тема якої широко розкривається Томашем Млод-
зяновським. Проповідник традиційно згадує про щастя/удачу, 
міркуючи про військову тематику. Так, за його спостереження- 
ми, щастя може супроводжувати навіть недосвідченого воїна і 
приносити йому перемогу, оскільки «w rzeczach woiennych Bog i 
szczęśćie kieruie» [357, c. 462]. 

В цьому фрагменті лексема «щастя» вочевидь позначає удач-
ливість чи випадок, що наближує його до класичних уявлень про 
фортуну. В іншому місці проповідник пише, що сміливі дії часом 
мають більший результат, ніж обережні, бо сміливих нагороджує 
удача: 
 

«Więcey czasem popłaca odwaga, niź rada, oślep iść, niź ostroźno» [357, 
c. 82]43. 
 

У міркуваннях про щасливу долю Млодзяновський використо-
вує безпосередньо лексему «фортуна», розкриваючи причини не-
однакової долі біблійних Марфи та Марії. Порівнюючи їх, про-
повідник вказує на те, що Марфа була старанніша, але менш 
удачлива (niźszey fortuny), ніж її сестра [357, c. 188]. Тож примхи 
фортуни неможливо передбачити, й часом вона сприяє людині, 
хоч і не вмілій, але відважній та щирій [357, c. 462]. 

Отже, польські проповідники розуміють фортуну як Боже зна-
ряддя, що може сприяти чи не сприяти людині, а також з Божої 
волі (попущення) ставати інструментом диявольської спокуси. Ін-
шими аспектами уявлень про фортуну в тектах Скарги та Млод-
зяновського є образ нестабільного людського життя та удачли-
вість/нещасливість людської долі. Сприяння фортуни не є одно-
значно благом для людини, адже, не зважаючи на всі її переваги, 
фортуна здатна шкодити спасінню душі. Однак благосклонність 
фортуни не є ознакою засудження людини до загибелі. На думку 
польських проповідників, вплив фортуни залежить від волі люди-
ни, яка може звільнитися від її негативних наслідків. 
 

***** 
Таким чином, уявлення про фортуну як одну зі складових щас-

тя знаходить досить детальне відображення у спадщині Антонія 
                                                             
43 «Часом більше винагороджується відвага, ніж поміркованість, рух в 
сліпу, ніж обережність». 



 

295 

Радивиловського та інших українських і польських церковних ін-
телектуалів XVII ст. 

Як православні, так і католицькі мислителі зберігають певну 
одноманітність в тлумаченні основних аспектів уявлення про 
фортуну. Аналізовані автори сприймали фортуну переважно крізь 
призму античної та західної гуманістичної літератури, тож висту-
пали в цьому питанні немовби «єдиним фронтом». 

Уявлення про фортуну в спадщині українських та польських 
церковних мислителів містить декілька аспектів: 

– образ нестабільності людського існування в світі, що сповне-
ний випадкових подій;  

– Божа воля, що нагороджує чи карає людину; 
– мирська спокуса (знаряддя диявола), що дає мінливий успіх 

в оволодінні світськими благами; 
– доля та пов’язана з нею удача/невдача. 
У міркуваннях про фортуну Антоній Радивиловський розвиває 

ідею про передбачення Богом людини до Царства Небесного чи 
пекла, ознакою чого може бути сприяння чи несприяння форту-
ни. При цьому проповідник відкидає протестантське уявлення 
про щасливість богообраної людини, стверджуючи, що передба-
чених до спасіння людей Бог «відмічає» несприянням фортуни. 

Тенденції до сприйняття Антонієм Радивиловським фортуни 
як особливої фатальної сили, подібної до язичницького уявлення 
про «колесо фортуни», є досить слабкими. Він, як і інші право-
славні та католицькі мислителі, підпорядковує фортуну Божій во-
лі. Проте, вплив фортуни залежить також і від волі людини, яка 
може звільнитися від ударів фортуни, звернувшись до Бога та пе-
ремогти її своїми чеснотами. 
 
 
 

 



 

296 

ВИСНОВКИ 
 

Отже, розповідь про «філософський світ» Антонія Радивилов-
ського добігла кінця й для її завершення залишилось зробити 
узагальнюючі висновки. 

За життя проповідника в українській духовній культурі відбу-
ваються радикальні зміни, проявами яких стали: більша відкри-
тість до зовнішніх культурних впливів, корекція суспільно-полі-
тичних уявлень, поява нових поглядів на сутність людини, мету 
життя та шляхи її досягнення тощо. Всі вони знайшли відобра-
ження в спадщині київського казнодії. 

1. Так, зацікавленість здобутками західної культури та нама-
гання вітчизняних мислителів асимілювати їх для потреб під- 
тримки «східного благочестя» спричинили звернення Антонія Ра-
дивиловського до латиномовної античної літератури, творів за- 
хідних схоластів та ренесансних гуманістів. Цей факт необхідно 
потягнув за собою не тільки розширення проблемного кола твор-
чості Радивиловського, але й збагачення її лексичного апарату ла-
тинською філософською та богословською лексикою, яку пропо-
відник часом намагався замінити староукраїнськими відповідни-
ками. 

Аналіз сукупності сенсів, що вкладалися проповідником в за-
лучені та/чи перекладені латинські лексеми, не дозволяє стверд-
жувати їх понятійний статус в спадщині Антонія Радивиловсько-
го. Проте, сам факт використання цієї лексики в творчості пропо-
відника яскраво ілюструє процес збагачення вітчизняної духовної 
культури філософським мовним апаратом, що відбувався не без-
ладно, а шляхом селекції та обробки відповідних лексем. Таке 
відчуття Радивиловським мовних тонкощів є проявом дисципліни 
розуму, що наближена до філософського мислення. А змішування 
проповідником українського та латинського мовних кодів є ха-
рактерним проявом поліморфізму української культури епохи ба-
роко. 

Вагомим складником відображеної в творчості проповідника 
філософської культури епохи бароко стало звернення Антонія Ра-
дивиловського до текстів античних філософів: грецьких та рим-
ських. Ця особливість спадщини мислителя є проявом відкритос-
ті до зовнішніх впливів й відкидання культурного та конфесійно-
го ізоляціонізму (до якого, наприклад, закликав Іван Вишенсь-
кий), що стало в XVII столітті характерною рисою вітчизняної 



 

297 

духовної культури. При цьому проповідник досить творчо пере-
осмислює тексти мислителів давнини, корегує їх зміст та розкри-
ває його в нових аспектах, пристосовуючи спадщину античних 
філософів до власних потреб. 

2. Корекція антропологічних та суспільно-політичних уявлень, 
що відбулась у вітчизняній морально-етичній думці епохи баро-
ко, обумовила нове сприйняття проповідником ролі людини в со-
ціумі та мети її життя. 

Для моральних повчань Антонія Радивиловського є характер-
ним розділення високих зразків моральної поведінки, призначе-
них для осіб духовного стану, й їх «полегшеного» варіанту, яким 
мають слідувати миряни. Церковним мислителем були розробле-
ні ефективні рекомендації щодо належної поведінки людини в 
різних ситуаціях, що дозволяли одночасно ефективно виконувати 
свої соціальні функції та не втрачати надію на «Царство небес-
не». 

Одним з головних обов’язків християнина щодо суспільства 
(Церкви та держави), на думку Антонія Радивиловського, є слу-
жіння його інтересам. Таке служіння може відбуватися шляхом 
сумлінного виконання покладеного на людину обов’язку, специ-
фіка якого обумовлюється приналежністю до певного соціально-
го стану, фізичними та інтелектуальними можливостями й талан-
тами індивіда. Недбале ставлення до своїх суспільних обов’язків 
чи зловживання можливостями, які дає соціальна приналежність 
та пов’язані з цим порушення норм моралі, призводять до пору-
шення гармонії в організмі християнського суспільства (Церкви 
та держави) й вважаються проповідником гріхом. 

3. До кола центральних проблем моральних повчань Антонія 
Радивиловського належить питання про мету життя людини, що 
виражається в уявленнях про щастя та шляхи його досягнення. В 
цих уявленнях відбиваються основні характеристики аксіоло- 
гічної парадигми, що сповідувалась вітчизняними мислителями 
українського бароко. Стверджуючи вищість небесного блаженст-
ва (як остаточної мети життя людини) та блаженного життя пра-
ведника на землі (як моральної досконалості християнина), Анто-
ній Радивиловський, водночас, не відмовляє пастві в прагненні до 
інших форм земного щастя (матеріального й сімейного благопо-
луччя, радощів та задоволень, успіху…). Земна святість проголо-
шується проповідником вузьким шляхом для небагатьох, нато-
мість «мирське» життя та земне щастя також не позбавлені хрис-



 

298 

тиянського благочестя, але за умови, що вони залишаються під-
порядкованими остаточній меті й не заважають її досягненню. 

Такі міркування Антонія Радивиловського є проявом спри- 
чиненої західними впливами раціоналізації морально-етично- 
го вчення православних мислителів епохи бароко. Даний фено-
мен знаменувався відмежуванням від морального ригоризму та 
поступовим переходом від традиційної системи церковних пов-
чань, що мали універсальну систему моральних вимог, до форму-
вання нового ідеалу «доброго християнина», який враховував 
«реальні» обставини життя. 

Зважаючи на вищезазначені фактори, можна стверджувати, що 
в проповідях Антонія Радивиловського відбились основні риси 
української філософської культури епохи бароко, а сам автор ви-
ступає її суб’єктом: як носій, ретранслятор та творець. 

Звісно, це дослідження, через ліміт обсягу, не в змозі повно 
розкрити всі інші аспекти філософської складової проповідей 
Антонія Радивиловського. Так, поза увагою залишився широкий 
спектр питань антропології, суспільної моралі, змісту багатьох 
основних категорій етики тощо. Однак, я й не ставив собі за мету 
«осягнути неосяжне». Тож, залишається традиційно зауважити, 
що подальше дослідження філософської складової спадщини Ан-
тонія Радивиловського крізь призму культурологічного підходу 
та поняття філософської культури видається досить перспектив-
ним та потребує уваги. 
 
 
 

 
  



 

299 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ 
 

1. Августин Аврелий. Исповедь. Санкт-Петербург: Наука, 
2013. 376 с. URL: http://azbyka.ru/otechnik/Avrelij_Avgustin/ispo 
ved (дата звернення 15.06.2016). 

2. Августин Аврелий. О книге Бытия. Творения: в 4 т. Санкт-
Петербург: Издательство «Алетейя». Киев: УЦИММ-Пресс, 1998. 
Т. 1. С. 74-315. URL:http://azbyka.ru/otechnik/Avrelij_Avgustin/o-
knige-bytija (дата звернення 10.06.2016) 

3. Азовцева С. Аргументація проповіді Антонія Радивиловсь-
кого. Мова і культура. 2014. Вип. 17. Т. 1. С. 634-639. 

4. Азовцева С.В. «Слово на вознєсєнїє господнє» Антонія Ра-
дивиловського як приклад барокової проповіді. Філологічні трак-
тати. – 2014. № 2. Т. 6. С. 64-68. 

5. Азовцева С. Творчість Антонія Радивиловського в історико-
літературних працях XIХ-ХХІ століть. Наукові записки ТНПУ. 
Серія: Літературознавство. 2012. № 34. С. 143-148. 

6. Анонім. «Слово во врєм’я бєздождія, і глада, і всякоя пагу-
би, і всякоя нужда і злоключєнія людєй, о немилосердію жє і роз-
них справах людських, яки сих часов діються, а мєновитє во 
христіанстві». URL: http://izbornyk.org.ua/old17/old17_05.htm 
(дата звернення 18.03.2015). 

7. Апресян Р.Г. Гедонизм. Новая философская энциклопедия. 
URL: https://iphlib.ru/greenstone3/library?el=&a=d&c=newphilenc& 
d=&rl=1&href=http:%2f%2f0729.html (дата звернення 26.06.2017). 

8. Аристотель. Метеорологика. Собрание сочинений Аристо-
теля в 4-х томах. Москва: Мысль, 1983. Т. 3. URL: http: //www. 
argo-school.ru/biblioteka/aristotel/aristotel_meteorologika_kniga_iii/ 
aristotel_meteorologika_kniga_iii (дата звернення 16.01.2016). 

9. Аристотель. О душе. Собрание сочинений Аристотеля в 4-х 
томах. Москва: Мысль, 1976. Т. 1. URL: http://psylib.ukrweb.net/ 
books/arist01/index.htm (дата звернення 11.02.2016). 

10. Аристотель. Политика. Собрание сочинений Аристотеля в 
4-х томах. Москва: Мысль, 1983. Т. 4. URL: http://www.gumer. 
info/bibliotek_Buks/Polit/aristot/01.php (дата звернення 12.02.2016). 

11. Арістотель. Нікомахова етика. Київ: Аквілон-Плюс, 2002. 
480 с. URL: http://ae-lib.org.ua/texts/aristoteles__nicomachean_ethics 
__ua.htm(дата звернення 10.02.2016). 

12. Аскоченский В.И. Киев с древнейшим его училищем ака-
демиею. Киев: Унив. тип., 1856. 370 с. 



 

300 

13. Баранович Лазар. «Меч духовний». Київ: Друкарня Києво-
Печерської Лаври, 1666. 481 арк. 

14. Барокко в славянских культурах / под ред. А.В. Липатова и 
др. Москва: Наука, 1982. 351 с. 

15. Баумейстер А.О. Буття і благо. Вінниця: Т. П. Барановська, 
2014. 418 с. 

16. Безрогов В.Г., Корзо М.А., Куровская Ю.Г. Западноевро-
пейские учебники для начального обучения XVII в. : корпус текс-
тов и перспективы исследования. Исторические пути развития 
образования и педагогики / под. ред. Г.Б. Корнетова. Москва: 
АСОУ, 2015. С. 91-109. 

17. Беринда Памво. Лексіконъ Славеноросскїй и именъ 
тлъкованїє. Київ: Друкарня Києво-Печерської Лаври, 1627. 244 с. 

18. Бистрицький Є.К. Філософський образ культури та світ 
національного буття. Феномен української культури: методоло-
гічні засади осмислення: зб. наук. пр. / за ред.: В.І. Шинкарук, 
Є.К. Бистрицький. Київ: Фенікс, 1996. С. 62-90. 

19. Біда К. Іоанікій Ґалятовський на тлі своєї доби. Дзвони. 
№ 2. Рим: Вид-во Укр. катол. ун-ту, 1977. С. 11-16. 

20. Білецький О.І. Зібрання праць у 5 т. Т. 1. Давня українська 
і давня російська література. Київ: Наукова думка, 1965. 524 с. 

21. Білецький О. Хрестоматія давньої української літератури. 
Київ: Радянська школа, 1967. 612 с. 

22. Білоус П. Індивідуалізація творчості в контексті літератур-
ного відродження в Україні (кінець XVI – початок XVII ст.). Лі-
тературознавство: матеріали ІІІ конгресу Міжнар. асоц. украї- 
ністів. Київ: Обереги, 1996. С. 224-230. 

23. Боецій Северин. Розрада від філософії. Київ: Основи, 2002. 
146 с. URL: http://chtyvo.org.ua/authors/Boetsii_Severyn/Rozrada_ 
vid_filosofii (дата звернення 18.03.2017). 

24. Бондаревська І. Парадоксальність естетичного в українсь-
кій культурі XVII-XVIII ст. Київ: ПАРАПАН, 2005. 308 с. 

25. Бродель Фернан. Игры обмена. Материальная цивилиза-
ция, экономика и капитализм. XV-XVIII вв. Москва: Пресс , 1988. 
Т. 2. 672 с. 

26. Броджі Беркофф, Джованна. Вибір мови та вибір культури 
в Україні XVII ст. URL: http://www.medievist.org.ua/2017/05/xvii. 
html (дата звернення 11.04.2017). 

27. Броджі Беркофф, Джованна. «Мир з Богом чоловіку» як 
система моральної філософії. Інокентій Ґізель: вибрані твори в 



 

301 

трьох томах / за ред. Л.М. Довгої. Київ – Львів: Свічадо, 2010. 
Т. 3. Дослідження і матеріали. С. 103-132. 

28. Броджі Беркофф, Джованна. Ренесансні історіографічні мі-
фи в Україні. Україна XVII століття: суспільство, філософія, 
культура. Київ: Критика, 2005. С. 421-435. 

29. Броджі Беркофф, Джованна. Чи існує канон українського 
літературного Бароко?. Український гуманітарний огляд. Київ, 
2012. Вип. 16-17. С. 9-54. 

30. Вандишев В.М. Феномен української філософії: пошук 
ідей: монографія. Суми: Вид-во СумДУ, 2009. 144 с. 

31. Василь Великий. Бесіди на псалми. URL: http://azbyka. 
ru/otechnik/Vasilij_Velikij/besedy_na_psalmy (дата звернення 
20.03.2017). 

32. Вебер Макс. Протестантська етика і дух капіталізму. Київ: 
Основи, 1994. 261 с. 

33. Вимір раціональності як чинник європейської інтеграції 
України / В.В. Навроцький та ін.; за заг. ред. академіка НАН 
України М.В. Поповича. Київ: Наукова думка, 2014. 294 с. 

34. Виноградов В.В. История слов. Москва: Толк, 1994. 1138 c. 
URL: http://dic.academic.ru/dic.nsf/wordhistory/48. (дата звернення 
05.02.2017). 

35. Возняк М. Історія української літератури: у 2-х кн. Львів: 
Світ, 1992. Кн. 1. 696 с. 

36. Воркачев С.Г. Счастье как лингвокультурный концепт. 
Москва: ИТДГК «Гнозис», 2004. 192 с. 

37. Гадамер Г. История понятий как философия. Актуаль-
ность прекрасного. Москва: Искусство, 1991. С. 26-43. URL: 
http://psylib.org.ua/books/_gadam01.htm. (дата звернення 25.06. 
2017). 

38. Галятовський Іоаникій. Гріхи розмаитїи. Іоаникій Галятов-
ський. Ключ розуміння / підгот. І.П. Чепіга. Київ: Наукова думка, 
1985. С. 372-387. 

39. Галятовський Іоаникій. Ключ розуміння. Іоаникій Галятов-
ський. Ключ розуміння / підгот. І.П. Чепіга. Київ: Наукова думка, 
1985. С. 53-238. 

40. Галятовський Іоаникій. Нєбо новоє. Іоаникій Галятовсь-
кий. Ключ розуміння / підгот. І.П. Чепіга. Київ: Наукова думка, 
1985. С. 242 343. 
  



 

302 

41. Галятовський Іоаникій. Скарбница потребная. Іоаникій Га-
лятовський. Ключ розуміння / підгот. І.П. Чепіга. Київ: Наукова 
думка, 1985. С. 344-371. 

42. Говорский К. Радивиловский Антоний (Краткий биограф. 
очерк). Вестник Западной России. 1864. Т. I. Октябрь. С. 183. 

43. Голенищев-Кутузов И.Н. Романские литературы. Москва: 
Наука,1975. 532 с. 

44. Голубев С.Т. Киевская академия в конце XVII – в начале 
XVIII столетия. Киев, 1901. 101 с. 

45. Горбач Н.Я. Специфіка української філософії. Львів: Каме-
няр, 2006. 215 с. 

46. Горобець Б.М. Московський договір гетьмана І. Брюхо-
вецького 1665 р. Український історичний журнал. 2003. № 6. 
С. 39-51. 

47. Горский В.С. Историко-философское истолкование текс-
та. Київ: Наукова думка, 1981. 206 с. 

48. Горський В.С. Біля джерел: (Нариси з історії філософської 
культури України). Київ: Видавничий дім «Києво-Могилянська 
академія», 2006. 262 с. 

49. Горський В.С. Історико-філософське українознавство в 
контексті історії всесвітньої філософії: проблеми методологічної 
переорієнтації. Філософська думка. 1998. № 3. С. 121-123. 

50. Горський В.С. Історія філософської та суспільної думки 
як компонент національної самосвідомості. Проблеми філософії. 
1991. Вип. 90. С. 3-9. 

51. Горський В.С. Нариси з історії філософської культури 
Київської Русі: (середина XII – середина XIII ст.). Київ: Наукова 
думка, 1993. 161 с. 

52. Горський В. XVII століття в історії української філософії. 
Україна XVII століття: суспільство, філософія, культура. Київ: 
Критика, 2005. С. 55-67. 

53. Горський В.С. Філософія в українській культурі (методоло-
гія та історія). Філософські нариси. Київ: Центр практичної філо-
софії, 2001. 236 с. 

54. Григорий Богослов. Письма. URL: http://www.golden-
ship.ru/_ld/20/2032_1660.htm#_toc_IDA3D4DD (дата звернення 
12.03.2017). 

55. Григорий Богослов. Слова. URL: http:// azbyka.ru/ otechnik/ 
Grigorij_Bogoslov/slovo (дата звернення 14.03.2017). 



 

303 

56. Грицай М.С., Микитась В.Л., Шолом Ф.Я. Давня українсь-
ка література. Київ: Вища школа, 1989. 414 с. 

57. Грушевський М.С. З історії релігійної думки на Україні. 
Львів, 1925. 160 с. 

58. Грушевський М.С. Історія української літератури. Київ: 
Держвидав України, 1923. 205 с. 

59. Грушевський М.С. Культурно-національний рух на Укра-
їні в XVI-XVII віці. Київ – Львів, 1912. 218 с. 

60. Гуревич А.Я. Категории средневековой культуры. Москва: 
Искусство, 1972. 320 с. 

61. Гуревич А.Я. Проблемы средневековой народной культу-
ры. Москва: Исскуство, 1981. 359 с. 

62. Гуссейнов А. Счастье. Новая философская энциклопедия. 
URL: https://iphlib.ru/greenstone3/library/collection/newphilenc/docu 
ment/HASH985c292099c0486b945098 (дата звернення 25.06.2017). 

63. Ґізель Інокентій. Мир з Богом чоловіку. Інокентій Ґізель. 
Вибрані твори в 3-х томах. Київ – Львів: Свічадо, 2012. Т. 1. 
С. 55-475. 

64. Ґізель Інокентій. Мир с Богом чоловіку. Київ: Друкарня 
Києво-Печерської Лаври, 1669. 674 с. 

65. Ґізель Інокентій. Наука о тайні святого покаяння. Інокен-
тій Ґізель. Вибрані твори в 3-х томах. Київ – Львів: Свічадо, 
2012. Т. 1. С. 477-542. 

66. Ґізель Інокентій. Твір про всю філософію (вибрані місця). 
Інокентій Ґізель. Вибрані твори в 3-х томах. Київ – Львів: 
Свічадо, 2012. Т. 3. С. 27-408. 

67. Денисюк В. Фразеологія проповідей Антонія Радивиловсь-
кого. Studia Slavica Hungarica. 2012. № 57/2. C. 333-355. 

68. Денисюк В.В. Образ воїна крізь призму барокової фразео-
логії (на матеріалі проповідей Антонія Радивиловського). Лінг- 
вістичні дослідження: зб. наук. пр. Харків: Вид-во ХНПУ. 2009. 
Вип. 27. С. 3-13. 

69. Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях знаме-
нитых философов. Москва: Мысль, 1986. 571 с. URL: http://www. 
psylib.org.ua/books/diogenl/txt05.htm (дата звернення 10.12.2016). 

70. Дмитриева Н.М. Этическая нагрузка концепта «радость» в 
церковнославянском и древнерусском языках. Вестник Россий-
ского университета дружбы народов. Серия: Русский и ино- 
странные языки и методика их преподавания. 2015. № 4. С. 23-28. 
  



 

304 

71. Довга Л.М. До питання про барокову ментальність україн-
ців. Mediaevalia Ukrainika: Ментальність та історія ідей. Київ: 
Критика, 1992. Т. 1. С. 104-116. 

72. Довга Л.М. До питання про напрямки і перспективи до- 
слідження українських недільних проповідей XVII століття. Діа-
лог культур. Святе Письмо в українських пам’ятках. Київ: Книга 
пам’яті України, 1999. С. 119-129. 

73. Довга Л.М. Етика. Історія української культури в 5 т. Ки-
їв: Наукова думка, 2003. Т. 3. С. 624-635. 

74. Довга Л., Оліщук Р. «Добро» і «благо» в українських текс-
тах першої чверті XVII століття: лексика перекладів. Sententiae. 
2016. № 2 (XXXV). С. 113-132. 

75. Довга Л. Передмова від упорядника. Інокентій Ґізель. Ви- 
брані твори в 3-ох томах. Київ – Львів: Свічадо, 2012. Т. 1. С. 9-
41. 

76. Довга Л.М. Поняттєвий апарат у дискурсі українських цер-
ковних інтелектуалів XVII ст.: до постановки проблеми. Sententi-
ae. 2016. № 1 (XXXІV). С. 132-143. 

77. Довга Л.М. Свобода волі у проповідях Антонія Радивилов-
ського. Київська Старовина. 2002. № 2. С. 56-60. 

78. Довга Л.М. Система цінностей в українській культурі дру-
гої половини XVII століття (на матеріалах теоретичної спадщини 
Інокентія Ґізеля) : автореф. дис... доктора філос. наук: 26.00.01. 
Київ, 2013. 32 с.  

79. Довга Л.М. Система цінностей в українській культурі 
XVII століття: монографія. Київ – Львів: Свічадо, 2012. 344 с. 

80. Довга Л.М. «Сновидні фантазії з присмаком елітарності» 
(про бароко, якого не було). Український гуманітарний огляд. Ки-
їв: Критика, 2005. Вип. 11. С. 79-103. 

81. Довга Л.М. Соціальна утопія Інокентія Ґізеля. Україна 
XVII століття: суспільство, філософія, культура. Київ: Критика, 
2005. С. 227-266. 

82. Довга Л.М. Уявлення про благо у проповідях Антонія 
Радивиловського (за збірником «Вінець Христов», 1688 р.). Шлях 
у чотири століття: матеріали Міжнародної наукової конферен-
ції «ADFontes – до джерел» до 400-ї річниці заснування Києво- 
Могилянської академії, Київ, 12-14 жовтня 2015 року. Київ, 2016. 
С. 72-81. 

83. Довга Л.М. Уявлення про гріх та чесноту в українських 
текстах XVII ст. Соціум. 2003. Вип. 3. С. 241-248. 



 

305 

84. Довга Л.М. Уявлення про «честь» у трактаті Інокентія Ґізе-
ля «Мир з Богом чоловіку». Соціум. 2005. Вип. 5. С. 249-260. 

85. Довга Л.М. Штрихи до портрету ректорів Києво-Моги-
лянського колегіуму: Лазаря Барановича та Інокентія Ґізеля. 350-
lecie Unii Hadziackiej (1658-2008) / Podred. Teresy Chynczevskiej – 
Hennel, Piotra Krollia i Miroslawa Nagielskiego. Warszawa, 2008 
S. 341-358. 

86. Долженко А.Г. Девятая заповедь блаженств. О христианс-
кой радости. VERBUM: язык, текст, словарь: сб. научн. тр. Ека-
теринбург: Изд-во Урал. ун-та, 2006. С. 165-179. 

87. Дубляниця І.С. Особливості формування філософської 
культури в українському вільному університеті. Науковий блог 
НАУ Острозька академія. URL:http://naub.org.ua/?p=1443 (дата 
звернення 02.05.2016). 

88. Елеонская А.С. Новые тенденции в развитии ораторской 
прозы. Развитие барокко и зарождение классицизма в России 
XVII – начала XVIII в. Москва: Наука, 1989. С. 104-117. 

89. Елеонская А.С. Человек и вселенная в ораторской прозе 
Епифания Славинецкого. Развитие барокко и зарождение клас-
сицизма в России XVII – начала XVIII в. Москва: Наука, 1989. 
С. 201-220. 

90. Євдокименко В.Ю. Суспільно політичні погляди і діяль-
ність Лазаря Барановича. З історії вітчизняної філософської та 
суспільно-політичної думки. Київ: Наукова думка, 1959. С. 54-79. 

91. Єфремов С. Історія українського письменства / за ред. 
М. Наєнка. Київ: Femina, 1995. 538 с. 

92. Житомирский С.В. Архимед. Москва: Просвещение, 1981. 
191 с. URL: http://www.edu.delfa.net/Interest/biblio/arhimed.pdf (да-
та звернення 11.07.2016). 

93. Жовтобрюх Н.Ф. Формирование философской термино- 
логии украинского литературного языка : автореф. дисс…канд. 
филол. наук: 10.02.02. Киев, 1991. 20 с. 

94. Жуковський А. Петро Могила й питання єдності Церков. 
Київ: Мистецтво, 1997. 304 с. 

95. Загорулько М.А., Личковах В.А. «Чернігівські Афіни» від 
бароко до постмодернізму в естетиці: монографія. Чернігів: Дес-
на Поліграф, 2016. 272 с. 

96. Задворнов А.Н. Представление о счастье как целеполагаю-
щая сила общественного сознания и его форм. Logos et Praxis. 



 

306 

Вестник Волгогрдского государственного университета. Сер. 7: 
Философия. 2013. № 1 (17). С. 19-25. 

97. Зайцев А. Евхаристическое преложение. URL: http://www. 
kiev-orthodox.org/site/worship/908/#17 (дата звернення 03.06.2017). 

98. Зализняк А.А.Счастье и наслаждение в русской языковой 
картине мира. Зализняк А.А., Левонтина И.Б., Шмелёв А.Д. Клю-
чевые идеи русской языковой картины мира. Москва: Языки сла-
вянской культуры, 2005. С. 155-158. 

99. Захара И.С. Борьба идей в философской мысли на Украине 
на рубеже XVII – XVIII вв. (Стефан Яворский). Киев: Наукова 
думка, 1982. 160 с. 

100. Захара І.С. Академічна філософія України. (ХVII – І по-
лов. ХVIII ст.). Львів: Вид-во Львівського нац. ун-ту ім. Ів. Фран-
ка, 2000. 237 с. 

101. Зелінська О.Ю. Лексика на позначення моральних чеснот 
як складник системи засобів переконування у проповідницькому 
творі. Наукові праці Кам’янець-Подільського національного уні-
верситету імені Івна Огієнка. Філологічні науки. 2017. Вип. 44. 
С. 144-148. 

102. Зелінська О.Ю. Українська барокова проповідь: мовний 
світ і культурні витоки: монографія. Київ: Видавничий Дім 
Дмитра Бураго, 2013. 421 с. 

103. Зема В.Є. Есхатологічні мотиви в руських проповідях на 
м’ясопуст (XVI – перша половина XVII ст.). Соціум. 2004. Вип. 4. 
С. 199-214. 

104. Ивин А.А. Философия истории. Москва: Владос, 2000. 
526 с. 

105. Иоанн Златоуст Полное собрание сочинений в 12 томах. 
Санкт-Петербург: Духовная Академия, 1895. URL: http://maxima-
library.org/mob/bl/series/9461 (дата звернення 23.04.2016). 

106. Ісаєвич Я. Освітній рух в Україні: східна традиція і захід-
ні впливи. Україна XVII ст. між Заходом та Сходом Європи. Ма-
теріали 1-го українсько-італійського симпозіуму. Київ – Венеція, 
13-16 вересня 1994 р. Київ, 1994. С. 114-132.  

107. Ісіченко І. Історія української літератури: епоха бароко 
XVII-XVIII ст. Львів – Київ – Харків: Святогорець, 2011. 568 с. 

108. Ісіченко І. Конотаційна перспектива євангельського текс-
ту в пасійних проповідях Антонія Радивиловського. Медієвіст: 
латиномовна українська література. 27 березня, 2017. URL: 



 

307 

http://www.medievist.org.ua/2017/03/blog-post_27.html (дата звер-
нення 14.04.2017). 

109. Ісіченко І.О. Петро Скарґа і християнський Схід: україн-
ський вимір. Слово і час. 2012. № 9 (621). Вересень. С. 29-35. 

110. Ісіченко І. Шкільна риторика і барокове проповідництво: 
доп. на ювілейній наук. конф., присвяченій 390-літтю створення 
Києво-Могилянської академії, 12-14 жовтня 2005 р. URL: http:// 
risu.org.ua/ukr/study/research_-conference/isichenko_ rhetorics/. (да-
та звернення 16.08.2016). 

111. Історія європейської ментальності / за ред. П. Дінцельба-
хера. Львів: Літопис, 2004. 720 с. 

112. Історія української естетичної думки: монографія / за ред. 
проф. В.А. Личковаха. Київ: «Центр учбової літератури», 2013. 
386 с. 

113. Йосипенко С.Л. До витоків української модерності: укра-
їнська ранньомодерна духовна культура в європейському кон-
тексті. Київ: Український Центр духовної культури, 2008. 392 с. 

114. Кагамлик С.Р. Високе Слово Антонія Радивиловського. 
Український церковно-історичний календар. 2003. Київ, 2003. 
С. 99-101. 

115. Кагамлик С.Р. Високе Слово в окрасі монастиря Печерсь-
кого: (До 315-річчя з дня смерті Антонія Радивиловського). Ка-
лендар-щорічник «Українознавство-2003». Київ, 2002. С. 178-180. 

116. Калюга М., Райан Н. Концептуализация радости в англий-
ском и русском языках. Australian Slavonic and East European Stu-
dies. 2006, 19 (1-2). С. 143-148. 

117. Камчатнов А.М. Русская культурно-языковая традиция и 
новый перевод Библии. URL: http://rodnayaladoga.ru/index.php/ 
rodnaya-rech/903-russkaya-kulturno-yazykovaya-traditsiya-i-novyj-pe 
revod-biblii-ili-radostnaya-vest-o-tom-kak-svezlo-krotkim (дата звер-
нення 08.03.2016). 

118. Катехизис Петра Могили: Ориґінал 1945 року / пер. Вале-
рія Шевчука; упор. Аркадій Жуковський. Київ – Париж: Вос-
кресіння, 1996. 285 с. 

119. Кашуба М.В. Идеи Эпикура в Киево-Могилянской акаде-
мии. Отечественная философская мысль ХІ-ХVІІ вв. и греческая 
культура: сб. науч. трудов / под. ред. В.М. Ничик. Київ: Наукова 
думка, 1991. С. 258-265. 
  



 

308 

120. Кирик Д.П. Философская терминология в украинском ли-
тературном языке дооктябрьского периода: автореф. дис…канд. 
филол. наук: 10.02.02. Львов, 1968. 16 с. 

121. Киричок О.Б. Воїнство Христа як етична ідеологема у 
філософській культурі давньокиївського періоду. Магістеріум. 
2002. Вип. 9: історико-філософські студії. С. 5-15. 

122. Клавдий Клавдиан. Полное собрание латинских сочине-
ний. Санкт-Петербург: Издательство СПбГУ, 2008. 844 с. 

123. Когут Зенон. Коріння ідентичності. Київ: Критика, 2004. 
352 с. 

124. Корзо М.А. К истории польско-латинских учебников для 
начального обучения XVII-XVIII вв. Отечественная и зарубеж-
ная педагогика. 2016. № 3(30). С. 90-100. 

125. Корзо М.А. Образ человека в проповеди ХVII века. Моск-
ва: ИФРАН, 1999. 190 с. 

126. Корзо М.А. Украинская и белорусская катехетическая 
традиция конца XVI – XVIII вв.: становление, эволюция и проб- 
лема заимствований. Москва: «Канон+» РООИ «Реабилитация», 
2007. 672 с. 

127. Корнієнко Н.М. Григорій Сковорода: гіпотеза щастя. Фі-
лософська і соціологічна думка. 1992. № 11. С. 113-129. 

128. Костомаров Н.И. Русская история в жизнеописаниях ее 
главнейших деятелей. Москва: Книга, 1990. Книга 2. XVII столе-
тие. 538 с. 

129. Котусенко В. Викладання філософії в єзуїтських колегіу-
мах XVI-XVII століть та Києво-Могилянській академії. Україна 
XVII століття: суспільство, філософія, культура. Київ: Критика, 
2005. С. 83-107. 

130. Кошелева О.Е. Ракурсы «щастья» в России XVII – 
XVIII веков. Казус 2002. Индивидуальное и уникальное в истории. 
Москва: ОГИ, 2002. Вып. 4. С. 108-117. URL: http://ec-dejavu.ru/h/ 
Happiness_Russia.html (дата звернення 11.07.2016). 

131. Красавский Н.А. Концепт «радость» в русской лингво-
культуре (на материале словарных статей и ассоциативного сло-
варя). Известия Волгоградского государственного педагогичес-
кого университета. 2010. № 5 (49). С. 4-7. 

132. Крекотень В.І. Антоній Радивиловський про ораторське 
мистецтво. Радянське літературознавство. 1959. № 5. С. 39-49. 
  



 

309 

133. Крекотень В.І. Літературна спадщина Київської Русі і 
українська література XVI-XVIII ст. Київ: Наукова думка, 1981. 
226 с. 

134. Крекотень В.І. Оповідання Антонія Радивиловського. Ки-
їв: Наукова Думка, 1983. 408 с. 

135. Крекотень В.І. Українська література XVII століття. Київ: 
Наукова думка, 1987. 608 с. 

136. Кремень В.Г., Ільїн В.В. Філософія: мислителі, ідеї, кон-
цепції. Київ: Книга, 2005. 528 с. 

137. Кримський С.Б. Культурна універсальність українського 
бароко. Вісник Національної академії наук України. 2000. № 10. 
С. 47-56. 

138. Кримський С.Б. Феномен українського бароко. Історія 
української культури в 5 т. Київ: Наукова Думка, 2003. Т. 3. 
С. 67-93. 

139. Кримський С.Б. Філософія – авантюра духу чи літургія 
смислу?. Філософія: хрестоматія (від витоків до сьогодення) / 
за ред. Губерський Л.В., Приятельчук А.О., Бойченко І.В. Київ: 
Знання, 2009. 624 с. URL: http://www.rulit.me/books/filosofiya-
hrestomatiya-vid-vitokiv-do-sogodennya-read-368281-1.html#section 
_1 (дата звернення 04.03.2017). 

140. Кун Т. Структура научных революций. Москва: Прогресс, 
1977. 300 с. 

141. Купчинська З.О. Компонент рад в архаїчній ойконімії 
України. Дослідження з лексикології і граматики української мо-
ви. 2013. Вип. 14. С. 49-61. 

142. Куташ І. Категорія щастя у філософії Сковороди. Хроніка 
2000. 2000. Вип. 37-38. Україна: філософський спадок століть. 
Частина 1. С. 332-350. 

143. Левченко-Комисаренко Т. Образ варвара-грешника-ерети-
ка в литературе украинского Барокко (на материале проповедей 
Антония Радивиловского). Acta litteraria comparativa. Barbarian 
in European Literature and Culture. Mokslo darbai 3/2008. Vilnius: 
Vilniaus pedagoginio universiteto leidykla, 2008. P. 34-44. 

144. Левченко-Комісаренко Т. Символіка міста в ораторській 
прозі українського проповідника XVII ст. Антонія Радивиловсь-
кого. Slovanské jazyky a literatury: hledání identity. Praha: Červený 
Kostelec, 2009. S. 301-307. 
  



 

310 

145. Левченко-Комісаренко Т. Топіка сакральних імен у про-
повідях Антонія Радивиловського. Літературознавчі обрії. Праці 
молодих учених. 2006. Вип. 11. С. 125-128. 

146. Лейбниц Г.В. Сочинения в 4 т. / ред. и сост., вступ. ст. и 
примеч. Г.Г. Майорова и А.Л. Субботина. Москва: Мысль, 1983-
1989. Т. 1. 636 с. 

147. Леп’явко С. Формування світоглядних засад українсь- 
кого козацтва (поняття «козацького хліба» в останній третині 
XVI ст.). Україна в Центрально-Східній Європі: Студії з історії 
ХІ-ХVIII століть. 2000. Вип. 1 / за ред. В.А. Смолія. Київ: Ін-т 
історії України НАН України С. 143-158. 

148. Лимар Е. Вчення про щастя Лазаря Барановича. Київські 
обрії: історико-філософські нариси. Київ: НАУКМА, 1997. С. 84-
91. 

149. Лимар Е. Етико-виховний зміст вчення про нову людину 
Л. Барановича. Три століття гуманітарної та педагогічної осві-
ти в Чернігові: від колегіуму до університету: зб. ювілейної наук. 
конф., присвяч. 300-річчю Чернігів. колегіуму і 85-річчю ЧДПУ 
ім. Т. Шевченка / редкол.: О.Ф. Явоненко [та ін.]. Чернігів, 2001. 
С. 29-31. 

150. Лисий І.Я. Філософська і мистецька культура. Київ: Ви-
давничий дім «КМ Академія», 2004. 368 с. 

151. Лисовой Н.Н. История русского богословия. Обзор основ-
ных направлений русской богословской академической науки 
в XIX – начале XX столетия. Москва: Изда-во Московской 
Патриархии, 2002. 124 с. 

152. Лисюк М. Архієпископ Лазар Баранович – церковно-релі-
гійний та громадсько-просвітницький діяч України другої по- 
ловини XVII століття. URL: http://hram.in.ua/index.php?Itemid= 
42&catid=261&id=3143:title3692&option=com_content&view=articl
e (дата звернення 23.09.2015). 

153. Литвинов В.Д. Ренесансний гуманізм в Україні. Ідеї гума-
нізму епохи Відродження в українській філософії ХV – почат- 
ку ХVІІ століття. Київ: Вид-во Соломії Павличко «Основи», 2000. 
472 с. 

154. Литвинов В.Д. Україна в пошуках своєї ідентичності. 
XVI – початок XVII століття: історико-філософський нарис. Київ: 
Наукова думка, 2008. 528 c. 
  



 

311 

155. Литовський статут 1529 року. URL: http://www.vostlit.info/ 
Texts/Dokumenty/litva.html (дата звернення 11.05.2017). 

156. Лихачев Д.С. Развитие русской литературы X-XVII веков. 
Ленинград: Наука, 1973. 256 с. 

157. Личковах В.А. Сакральні горизонти української культури: 
архетипи-хронотопи-сигнатури. Некласична естетика в культур-
ному просторі ХХ ‒ початку ХХІ століть: монографія / за ред. 
В.А. Личковаха. ‒ Київ: НАКККіМ, 2011. С. 66-72. 

158. Ліотар Ж.Ф. Ситуація постмодерну. Філософська і 
соціологічна думка. 1995. № 5-6. С. 15-38. 

159. Літопис Самовидця. URL: http:// litopys.org.ua/old17/old 
17_10.htm (дата звернення 24.03.2015). 

160. Логико-методологический анализ языка науки и проблема 
представления знания / за ред. М.В. Поповича. Філософські діа-
логи’2014. 2014. Вип. 8. 246 с. 

161. Лучук Т. Гомілетика й герменевтика: Аристотель у давній 
українській літературі. Вісник Львівського університету. Серія: 
філологія. 2008. Вип. 44. Ч. 1. С. 41-53. 

162. Макаров А. Світло українського бароко. Київ: Мистецтво, 
1994. 288 с. 

163. Макаров А. Чернігівські Афіни. Київ: Мистецтво, 2002. 
281 с. 

164. Максимчук О. Мотив пошуку коханого у проповідях Ан-
тонія Радивиловського і діалогах Григорія Сковороди. Переяс-
лавські Сковородинські студії. 2013. Вип. 2. С. 66-71. 

165. Максимчук О. Топос весняного оновлення в українських 
проповідях XVII ст. (на матеріалі текстів Кирила Транквіліона 
Ставровецького й Антонія Радивиловського). Маґістеріум. 2012. 
Вип. 48: Літературознавчі студії. С. 7-13. 

166. Малахов В.А. Етика. Київ: Либідь, 2002. 384 с. URL: 
http://freelib.in.ua/blog/viktor_malakhov_etika/1-0-6 (дата звернення 
10.09.2016). 

167. Марковский М.Н. Антоний Радивиловский, южнорусский 
проповедник XVII века. Киев: Тип. Имп. Ун-та св. Владимира 
В.И. Завадского, 1894. 187 с. 

168. Маслов С. Наука Леонтія Карповича в неділю перед Різд-
вом. Записки Укр. наук. т-ва, Київ, 1908. Кн. ІІ. С. 117-141. 

169. Матушек О. Проповіді Лазаря Барановича в дискурсі 
українського бароко: монографія. Харків: Майдан, 2013. 360 с. 
  



 

312 

170. Мащенко С. Барокова філософія Іоаникія Галятовського. 
Сіверянський літопис. 2004. № 2-3. С.66-74. 

171. Мащенко С. Любомудри з «Чернігівських Афін»: подвиж-
ницька діяльність Л. Барановича, І. Галятовського, І. Максимови-
ча, Д. Туптала. Чернігівщина incognita / голов. ред. О.Б. Ковален-
ко. Чернігів, 2008. С. 151-157. 

172. Мащенко С.Т. Основні проблеми в історії української фі-
лософії. Чернігів: [б.в.], 2002. 161 с. 

173. Мейендорф Иоанн. Введение в святоотеческое богосло-
вие. Минск: Лучи Софии, 2001. 384 с. 

174. Мор Томас. Утопия. Эпиграммы. История Ричарда III. 
Москва: Наука, 1998. 465 с. 

175. Наливайко Д.С. Исскуство: направления, течения и стили. 
Киев: Мистецтво, 1981. 286 с. 

176. Наливайко Д. Українське барокко в контексті європейсь-
кого літературного процесу XVII ст. Радянське літературознав-
ство. 1972. № 1. С. 30-47. 

177. Нарский И.С. Западноевропейская философия XVII века. 
Москва: Высшая школа, 1974. 379 с. 

178. Недоспасова Т. Русское юродство ХІ-ХVІ вв. Москва, 
1997. URL: http://nedospasovat.narod.ru/urodstvo.html (дата звер-
нення 20.11.2016). 

179. Нибур Р. Опыт интерпретации христианской этики. Мос-
ква: Юристъ, 1996. 576 с. 

180. Ніка О. Латино-польська проповідь ХVІІ ст.: Дзіловсь-
кий – Радивиловський. Мовні і концептуальні картини світу: зб. 
наук. пр. Київ, 2012. Вип. 42. Ч. 1. С. 226-235. 

181. Ничик В.М. Рецепции греческой духовной культуры на 
Украине в кон. XVI – нач. XVII в. Отечественная филосфская 
мысль XI-XVII вв. и греческая культура: сб. науч. трудов / под 
ред. В.М. Ничик. Киев: Наукова думка, 1991. С. 241-258. 

182. Нічик В.М. До питання про схоластичність філософських 
курсів у Києво-Могилянській академії. Від Вишенського до Ско-
вороди. Київ: Наукова думка, 1972. С. 54-74. 

183. Нічик В.М. Из истории отечественной философии конца 
XVII – начала XVIII веков. Київ: Наукова думка, 1978. 298 c. 

184. Нічик В.М. Петро Могила в духовній історії України. Ки-
їв: Український центр духовної культури, 1997. 328 с. 

185. Нічик В.М. Філософія в Києво-Могилянській академії. 
Філософська думка. 1978. № 6. С. 75-89. 



 

313 

186. Нічик В.М. Філософія в київський братській школі. Філо-
софська думка. 1982. № 2. С. 54-66. 

187. Новоставська О.І. З історії української філософської тер-
мінології (етапи розвитку та сучасний стан). Актуальні проблеми 
слов’янської філології. 2010. Випуск ХХІІІ. Частина 4. С. 349-361. 

188. Новоставська О.І. Філософська термінологія: специфіка, 
класифікація, еволюція. Філологічні трактати. 2013. Том 5. № 4. 
С. 52-61. 

189. О понятии «счастье» по христианскому учению. URL: 
http://ni-ka.com.ua/index.php?Lev=schastye#hepp4 (дата звернення 
17.05.2017). 

190. Огієнко І.І. Нариси з історії української православної 
Церкви. Київ: Україна, 1993. 284 с. 

191. Огієнко І.І. Українська культура. Київ: Довіра, 1992. 
141 с. 

192. Огоновський О. Історія літератури руської [української]. 
Ч. І. ХІ-ХVІІІ вік. Фотопередрук з вид. 1887 р. Мюнхен, 1992. 
427 с. 

193. Озерова Е.Г., Покручина М.Ю. Концепт «радость» в линг-
вокультуре русского языка и его репрезентация в русских проза-
ических текстах. Научные ведомости. Серия: гуманитарные на-
уки. 2016. № 12 (209). Вып. 26. С. 37-43. 

194. Олійник Л. Проповідницька творчість Кирила Транквіліо-
на-Ставровецького: у пошуках жанрової моделі. Наукові записки 
ТНПУ. Серія: Літературознавство / за ред. М. Ткачука. Терно-
піль: ТНПУ, 2008. Вип. 24. С. 69-81. 

195. Ольховик М.В. Необарокові ремінісценції в сучасному 
українському мистецтві («друге необароко» кінця ХХ ст.). Вісник 
Чернігівського державного педагогічного університету. Серія: 
Філософські науки. Чернігів: ЧДПУ, 2004. Випуск 26. С. 97-102. 

196. Омэнн, Джордан. Христианская духовность в католичес-
кой традиции. Рим – Люблин: Изд-во Святого Креста, 1994. 416с. 

197. Оріховський-Роксолан Станіслав. «Quincunx тобто взі-
рець устрою Польської держави, виставлений ніби на шахівниці 
Станіславом Оріховським Окшицем з Перемшилянського краю і 
надісланий коронним послам у Варшаві як різдвяний подарунок 
під Новий рік літа Господнього 1564». URL: http://litopys.org.ua/ 
human/hum12_1.htm (дата звернення 17.08.2015). 
  



 

314 

198. Павленко Ю. 100 найвідоміших українців. Київ: «Авто-
граф», Книжковий дім «Орфей», 2005. 400 с. URL: http://62. 
205.151.23:3080/trportal/TopicDescription?topic_id (дата звернення 
14.03.2016). 

199. Паласюк Г.Б. Ідеї стоїків як підґрунтя християнської фі-
лософії в Україні. Історія релігій в Україні: тези повідомлень 
Міжнародного V круглого столу. Львів, 1995. Ч. 3. С. 321-323. 

200. Памятники этической мысли на Украине XVII – первой 
половины XVIII ст. / сост., пер. с латинского, вступ. статья и 
прим. М.В. Кашубы. Київ: Наукова думка, 1987. 528 с. 

201. Паславський І.В. До історії формування української нау-
кової та філософської термінології в пізню княжу добу (на мате-
ріалах київської перекладної літератури другої половини ХV сто-
ліття). Діалектологічні студії: збірник пам’яті Ярослави Закрев-
ської. Львів, 2003. Вип. 3. С. 300-316. 

202. Паславський І.В. З історії розвитку філософських ідей на 
Україні в кінці XVI – першій третині XVII ст. Київ: Наукова дум-
ка, 1984. 128 с. 

203. Пеньковский А.Б. Радость и удовольствие в представле-
нии русского языка. Логический анализ языка: культурные кон-
цепты / под. ред. Н.Д. Арутюнова. Москва: Наука, 1991. С. 375-
383. 

204. Перетц В.Н. Исследования и материалы по истории ста-
ринной украинской литературы XVI-XVIII веков. Москва – 
Ленинград: Изд-во Академии наук СССР, 1962. 256 с. 

205. Петров Н.И. Киевская академия во 2 половине XVII века. 
Киев, 1895. 172 с. 

206. Петров Н.И. Очерки из истории украинской литературы 
XVII-XVIII столетий. Киев, 1911. 148 с. 

207. Пинкерс Серве (Теодор). Джерела християнської моралі: 
її метод, зміст та історія. Київ: Дух і Літера, Інститут релігійних 
наук св. Томи Аквінського, 2013. 606 с. 

208. Платонов-Поляков Р.С. Бытие к счастью: эвдемония в 
этике Аристотеля. Этическая мысль. Т. 15. Москва: ИФРАН, 
2015. С. 70-90. 

209. Плохій С. Наливайкова віра: козацтво та релігія в ранньо-
модерній Україні. Київ: Критика, 2006. 485 с. 

210. Полное собрание русских летописей. Т. 2. Ипатьевская 
летопись. 2-е изд. / под ред. А.А. Шахматова. Санкт-Петербург: 
Типография М.А. Александрова, 1908. 638 с. 



 

315 

211. Пономаренко О.В. Ідея державності і соборності в полі-
тичній думці Гетьманщини. Гілея. 2008. Випуск 12. С. 187-197. 

212. Попов П. Замітки до історії українського письменства 
XVII-XVIII вв. Історично-філологічні записки від ВУАН. Київ: 
Друк. Укр. акад. наук, 1924. Кн. IV. С. 213-233. 

213. Попович М.В. Нарис історії культури України. Київ: 
АртЕк, 1999. 728 с. 

214. Посохова Л.Ю. На перехресті культур, традицій, епох: 
православні колегіуми України наприкінці XVII – на початку 
XIX ст.: монографія. Харків: ХНУ ім. В.Н. Каразіна, 2011. 399 с. 

215. Пуччі, П’єтро. Доля. Європейський словник філософій: 
Лексикон неперекладностей. Том перший. Київ: Дух і літера, 
2009. С. 362-369. 

216. Радивиловський Антоній. «Вінець…». Київ: Друкарня 
Києво-Печерської Лаври, 1688. 544 арк. 

217. Радивиловський Антоній. «Вінець…». рукопис. І.Р. ЦНБУ 
ім. В.І. Вернадського. П. Ник. м. П. 560 т. 2. 1615 с. 

218. Радивиловський Антоній. «Огородок…». Київ: Друкарня 
Києво-Печерської Лаври, 1676. 1128 с. 

219. Радивиловський Антоній. «Огородок…». рукопис. Кн. 1. 
І.Р. ЦНБУ ім. В.І. Вернадського. П. Ник. м. П. 560 т. 1. кн. 1. 
955 арк. 

220. Радивиловський Антоній. «Огородок…». рукопис. Кн. 2. 
І.Р. ЦНБУ ім. В.І. Вернадського. П. Ник. м. П. 560 т. 1. кн. 2. 
1030 арк. 

221. Радивиловський Антоній. Слова часу войны. Марковс-
кий М.Н. Антоний Радивиловский, южнорусский проповедник 
XVII века. Киев: Тип. Имп. Ун-та св. Владимира В.И. Завадского, 
1894. 187 с. 

222. Радишевський Р. Польське посередництво у формуванні 
українського бароко. Київські полоністичні студії. Українсько-
польські літературні контексти доби. Київ, 2004. Т. VI. С. 7-28. 

223. Релігійно-філософська думка в Києво-Могилянській ака-
демії: європейський контекст: зб. пр. / голов. ред. В.С. Горський. 
Київ: Вид. дім «КМ Академія», 2002. 310 с. 

224. Рішення Вселенського Тридентського Собору. URL: 
http://www.traducionalist.info/blog/rishennja_vselenskogo_tridentsko
go_soboru/2010-06-17-1220 (дата звернення 10.03.2017) 
  



 

316 

225. Рогов А. Проблемы славянского барокко. Славянское ба-
рокко: историко-культурные проблемы эпохи. Москва: Наука, 
1979. С. 3-12. 

226. Рогович М.Д., Кирик Д.П. Філософія Арістотеля на Украї-
ні: XIV – 1 п. XVIII ст. Філософська думка. 1978. № 6. С. 91-102. 

227. Рожков В. Очерки по истории Римско-Католической 
Церкви. Москва: Духовная библиотека, 1998. 320 с. 

228. Романова О. Проблема моралі в творчості Іоаникія Галя-
товського або «гріх» та «чесноти» очима проповідника XVII ст. 
Український історичний збірник / редкол.: Чухліб Т. та ін. Київ, 
2006. Вип. 9. С. 53-62. 

229. Рорти Р. Историография философии: четыре жанра. Джо-
хадзе И.Д. Неопрагматизм Ричарда Рорти. М.: УРСС, 2001. 
256 с. URL: http://lib.philosophical.ru/rorty/r4.html (дата звернення 
11.05.2016). 

230. Руденко С.В. Історія української філософії: методологічні 
стратегії дослідження. Вісник Київського національного універси-
тету імені Тараса Шевченка. Серія: Філософія, Політологія. 
2013. № 1 (111). С. 25-29. 

231. Руденко С.В. Історія української філософії: недескриптив-
на методологія дослідження. Філософська думка. 2013. № 5. 
С. 94-102. 

232. Руденко С.В. Сучасні методологічні концепції досліджен-
ня історії української філософії: монографія. Київ: ВПЦ «Київсь-
кий університет», 2012. 279 с. 

233. Свенцицкая И.С. Счастье и горе у древних греков. Казус 
2002. Индивидуальное и уникальное в истории. Москва: ОГИ, 
2002. Вып. 4. С. 16-25. URL: http://ec-dejavu.ru/h/Happiness_Greek. 
html (дата звернення 14.04.2017). 

234. Сенека. Нравственные письма к Луцилию. URL: http:// 
psylib.org.ua/books/senek03/refer.htm#pXLI-1 (дата звернення 
05.09.2017). 

235. Сенека. О Благодеяниях. Семь книг к Эбуцию Либера-
лию. URL: http://ancientrome.ru/antlitr/t.htm?a=1329757587 (дата 
звер-нення 11.09.2017). 

236. Сенека. О гневе. URL: http://ancientrome.ru/antlitr/t. htm?a= 
1354 (дата звернення 14.09.2017). 

237. Сергійчук В.І. Переяславська рада – трагедія України і 
програш Європи. Київ: Діокор, 2003. 136 с. URL: http://ukrlife. 
org/main/evshan/s1654_9.htm (дата звернення 21.06.2016). 



 

317 

238. Симчич М. Визначення джерельної бази для досліджен- 
ня викладання філософії у Києво-Могилянській академії у XVII-
XVIII ст. Маґістеріум. 2006. Випуск 23. Історико-філософські 
студії. С. 43-48. 

239. Симчич М. Зауваги до впливів на викладання філософії 
в Києво-Могилянській академії кінця XVII – XVIII ст. Київська 
академія. Київ: Вид. дім «Києво-Могилянська академія», 2006. 
Вип. 2-3. С. 74-85. 

240. Симчич М. Специфіка навчального процесу та викладан-
ня філософії в Києво-Могилянській академії. Sententiae. Науко- 
ві праці Спілки дослідників модерної філософії (Паскалівське то-
вариство). Вінниця: Універсум-Вінниця, Київ: Критика, 2004. 
Вип. 9 (2/2004). С. 145-155. 

241. Симчич М. Схоластичний аристотелізм у Києво-Могилян-
ській академії (XVII-XVII ст.). Філософська думка, 2016. № 5. 
С. 50-55. 

242. Симчич М. Philosophia rationalis у Києво-Могилянській 
академії. Компаративний аналіз могилянських курсів логіки кін- 
ця XVII – першої половини XVIIІ ст.: монографія. Вінниця: В-во 
О. Власюк, 2009. 239 c. 

243. Синоніма Славеноросская. URL: http://litopys.org.ua/ 
zyzlex/zyz69.htm (дата звернення 14.03.2017). 

244. Словник української мови ХVІ – першої половини 
ХVІІ ст. Львів: Інститут українознавства ім. І. Крип’якевича НАН 
України, 2001. Вип. 8. 256 с. 

245. Словник української мови ХVІ – першої половини 
ХVІІ ст. Львів: Інститут українознавства ім. І. Крип’якевича НАН 
України, 2008. Вип. 14. 256 с. 

246. Сокирко О.Г. Козацьке військо під прицілом модернізації. 
Соціум: Альманах соціальної історії. 2003. Вип. 2. С. 101-116. 

247. Соломаха І.Г. Християнська антропологія Іоаникія Галя-
товського: монографія. Чернігів: Чернігівські обереги, 2008. 
180 с. 

248. Сотниченко П.А. Бібліотека Києво-Могилянської акаде-
мії. Філософські джерела. Від Вишенського до Сковороди. Київ: 
Наукова думка, 1972. С. 47-54. 

249. Співак В.В. Гріх пияцтва у рецепції українських мислите-
лів XVII ст. Мультиверсум. 2007. Вип. 63. С. 191-205. 

250. Співак В.В. Проблема багатства і бідності в проповід-
ницькій спадщині Антонія Радивиловського в контексті українсь-



 

318 

кої духовної традиції XVII століття: дис…. канд. . філ. наук : 
09.00.05. / Інститут філософії імені Г.С. Сковороди НАН України. 
Київ, 2009. 166 с. 

251. Степанков В.С. Дипломатична служба Богдана Хмель- 
ницького. Енциклопедія історії України: у 10 т. / редкол.: 
В.А. Смолій (голова) та ін. ; Інститут історії України НАН Украї-
ни. Київ: Наук. думка, 2004.  Т. 2 : Г-Д. 518 с. 

252. Стратий Я.М. Ренесансно-гуманистические представле-
ния о сущности человека и смысле его жизни в духовной культу-
ре Украины во второй половине XVI – первой половине XVII в. 
Отечественная общественная мысль эпохи средневековья: 
(Ист.-филос. очерки): Сб. науч. трудов. / под. ред. В.С. Горского, 
В.М. Ничик. Киев: Наукова думка, 1988. С. 289-300. 

253. Стратій Я.М. Розуміння людини в українській філософії 
XVII-XVIII ст. Collegium. 2001. №11. С. 73-81. 

254. Стратій Я.М. Філософія у Києво-Могилянській Акаде- 
мії. Історія філософії України / М.Ф. Тарасенко, М.Ю. Русин, 
І.В. Бичко та ін. Київ: Либідь, 1994. С. 138-166. 

255. Стратій Я.М. Філософія у Києво-Могилянській колегії. 
Київ в історії філософії України / В.С. Горський, Я.М. Стратій, 
А.Г. Тихолаз, М.Л. Ткачук. Київ: КМ Academia, 2000. С. 74-129. 

256. Сумцов Н.Ф. Инокентий Гизель. К истории южнорусской 
литературы XVII века. Киев, 1884. 45 с. 

257. Сумцов Н.Ф. Иоаникий Галятовский. К истории южно-
русской литературы XVII века. Киев, 1884. 183 с. 

258. Сумцов Н.Ф. Лазарь Баранович. К истории южнорусской 
литературы XVII века. Киев, 1884. 186 с. 

259. Сухарєва С.В. Польська та українська польськомовна 
проза XVII століття: риторика, жанри, інтертекст: дис… доктора 
філол. наук: 10.01.01. Київ, 2016. 462 с. 

260. Сухарєва С. Феномен польськомовної літератури в дав-
ньому українському письменстві. Київські полоністичні студії. 
Київ: Кафедра, 2013. Т. XXII. C. 335-337. 

261. Татаркевич В. О счастье и совершенстве человека. Моск-
ва: Прогресс, 1981. 368 с. 

262. Тахо-Годи А.А. Гимнография Прокла и ее личностное на-
чало. Античность как тип культуры / А.Ф. Лосев, Н.А. Чистяко-
ва, Т.Ю. Бородай и др. Москва: Наука, 1988. С. 237-270. 
  



 

319 

263. Тимошенко Ю.О. Організація навчально-виховного про-
цесу. Педагогічна думка. Історія Української культури в 5 т. Ки-
їв: Наукова думка, 2003. Т. 3. С. 431-443. 

264. Ткачук М.Л. Історія філософії в культурологічному вимірі 
(з досвіду київських істориків філософії ХІХ – початку ХХ ст.). 
Наукові записки НаУКМА. Київ, 2002. Т. 20. Філософія та ре- 
лігієзнавство. С. 19-29. URL: http://elib.ukma.edu.ua/NZ/NZV20_ 
2002_philos/03_tkachuk_ml. (дата звернення 12.03.2015). 

265. Торочинский А. Проповеди Антония Радивиловского. Ру-
ководство для сельских пастырей. 1876. Т. 2. № 30. С. 370-379. 

266. Тофтул М.Г. Сучасний словник з етики. Житомир: Вид-во 
ЖДУ ім. І. Франка, 2014. 416 с. 

267. Тульчинский Г.Л.Философская культура и способы фило-
софствования. Философские науки. 2011. № 11. С. 65-76. 

268. Українська література XVI-XVIII ст. та інші слов’янські 
літератури: зб. наук. праць / відп. ред. О.В. Мишанич. Київ: Нау-
кова думка, 1984. 311 с. 

269. Українське літературне бароко: зб. наук. праць / відп. ред. 
Олекса Мишанич. Київ: Наукова думка, 1987. 301 c. 

270. Ушкалов Л. З історії української літератури XVII- 
XVIII ст. Харків: Акта, 1999. 216 с. 

271. Ушкалов Л. Світ українського бароко: філологічні етюди. 
Харків: Око, 1994. 112 с. 

272. Ушкалов Л. Сковорода й Антоній Радивиловський. Ушка-
лов Л. Григорій Сковорода: семінарій. Харків: Майдан, 2004. 
С. 322-323. 

273. Федотова М.А. О двух источниках украинских пропове-
дей Димитрия Ростовского. (Фома Млодзяновский и Корнелий а 
Лапиде). ТОДРЛ. Санкт-Петербург, Т. 48. 1993. С. 343-350. 

274. Федотова М.А. Украинские проповеди Димитрия Ростов-
ского (1670-1700 гг.) и их рукописная традиция. Статья 1 // 
ТОДРЛ. Санкт-Петербург, Т. 51. 1999. С. 253-288. 

275. Феномен української культури: методологічні засади 
осмислення / відп. ред. В. Шинкарук, Є. Бистрицький. Київ: 
Фенікс, 1996. 477 с. 

276. Филарет, епископ Харьковский. Обзор русской духовной 
литературы (862-1720). Санкт-Петербург: Типогрфия Император-
ской Академии Наук, 1857. 300 с. 

277. Философская мысль в Киеве / В.Д. Белодед и др. Киев: 
Наукова думка, 1982. 360 с. 



 

320 

278. Філософський енциклопедичний словник / В.І. Шинкарук 
та ін. Київ: Абрис, 2002. 742 с. 

279. Флоровский Г.В. Пути русского богословия. Москва: 
Институт русской цивилизации, 2009. 848 с. 

280. Фома Аквинский. Сумма Теологии. Киев: Эльга, 2006. 
URL: https://azbyka.ru/otechnik/konfessii/summa-teologii-tom-2 (да-
та звернення 03.07.2016). 

281. Фомина М.Н. Философская культура: мировоззренческий 
аспект. Электронный журнал «Кредо». URL: http://credonew.ru/ 
content/view/121/24 (дата звернення 24.12.2016). 

282. Фомина М.Н., Чернявин Ю.А. Философская культура: 
точки измерения. Вестник ЧитГУ. 2011. № 12 (79). С. 24-27. 

283. Франко І. Нарис історії українсько-руської літератури до 
1890 р. Львів: Накладом Укр.-рус. вид. спілки, 1910. 444 с. 

284. Фромм Э. Психоанализ и этика. Москва: Республика, 
1993. 414 с. 

285. Хижняк З., Маньківський В. Історія Києво-Могилянської 
академії. Київ: Академія, 2003. 184 с. 

286. Хома О.І. Термінологія Ляйбніца як «живе дзеркало» 
української філософської термінології. Філософська думка. 2008. 
№ 4. С. 56-80. URL:http://ua-pereklad.blogspot.com/2008/08/blog-
post_30.html. (дата звернення 18.04.2017). 

287. Хорьков М.Л. Coincidentia oppositorum и aeterna felici- 
tas: философско-богословский синтез или параллелизм тради-
ций? Вестник Ленинградского государственного университе- 
та им. А.С. Пушкина. 2009. № 3. С. 26-35. URL: http://cyberle 
ninka.ru/article/n/coincidentia-oppositorum-i-aeterna-felicitas-filosof 
sko-bogoslovskiy-sintez-ili-parallelizm-traditsiy (дата звернення 
11.02.2017). 

288. Цицерон. Избранные произведения / Перевод с латинско-
го. Составление и редакция М. Гаспарова, С. Ошерова, В. Смир-
нова. Вступительная статья Г. Инабе. Москва: Художественная 
литература, 1975. 456 c. 

289. Чепіга І.П. «Ключ розуміння» Іоаникія Галятовського – 
видатна пам’ятка української мови XVII ст. Іоаникій Галятовсь-
кий. Ключ розуміння / підготувала Чепіга І.П. Київ: Наукова дум-
ка, 1985. С. 5-51. 

290. Черниговский Елецкий Свято-Успенский монастырь / 
сост. Тарасенко А.Ф. Чернигов: Десна, 2013. 312 с. 



 

321 

291. Черникова В.Е. Философская культура: к вопросу об ин-
терпретации понятия. Философия и социальная динамика XXI ве-
ка: проблемы и перспективы. Омск, 2007. С. 79-88. URL: http:// 
sociokosmos.ru/anthropotopos/Article/2_June/11_Chernikova.rtf 
(дата звернення 14.12.2016). 

292. Чернік Л.З. Арістотелізм у Києво-Могилянській академії: 
автореф. дис... канд. філос. наук: 09.00.05. Львів. 2000. 16 с. 

293. Чижевський Д. Історія української літератури (від по- 
чатків до доби реалізму). Нью-Йорк: УВАН, 1956. 511 с. 

294. Чижевський Д.І. Історія української літератури. Kиїв: 
Видавничий центр «Академія», 2003. 568 с. 

295. Чижевський Д. Нариси з історії філософії на Україні. Ки-
їв: Орій, 1992. 230 с. 

296. Чижевський Д.І. Сімнадцяте сторіччя в духовній історії 
України. Хроніка 2000. Київ, 2000. Вип. 37-38. С. 202-216. 

297. Чижевський Д.І. Українське літературне бароко. Київ: 
Обереги, 2003. 576 с. 

298. Чижевський Д.І. Філософські твори. У 4-х т. / під. заг. ред. 
В.С. Лісового. Київ: Смолоскип, 2005. Т. 2. 402 с. 

299. Чорна Л. Проблема терпіння в антропології Л. Баранови-
ча. Філософсько-антропологічні читання-97. Київ: Стилос, 2000. 
С. 197-203. 

300. Чорна Л.С. Проблема оновлення українського суспільства 
у філософії Лазаря Барановича: дис… канд… філ. наук: 09.00.05. 
Дніпропетровськ, 2001. 189 с. 

301. Чорний О.О. Вчення про людину Чернігівського літе- 
ратурно-філософського кола (друга пол. XVII – перша пол. 
XVIII ст.): автореф. дис... канд. філ. наук: 09.00.05. Дніпропет-
ровськ, 1998. 15 с. 

302. Чорний О.О. Історія філософсько-освітніх ідей в Україні 
та їх онтологічна орієнтація: монографія. Чернігів: Десна Полі-
граф, 2014. 424 с. 

303. Чуба Г. Українські рукописні учительні Євангелія: до- 
слідження, каталог, описи. Київ – Львів, 2011. 223 с.  

304. Чухліб Т.В. Антоній Радивиловський. Києво-Могилянська 
академія в іменах. XVII-XVIII ст. Енциклопедичне видання. Київ: 
КМ Academia, 2001. С. 451. 

305. Шевченко В. Філософська зоря Лазаря Барановича. Київ: 
Український центр духовної культури, 2001. 231 с. 
  



 

322 

306. Шевченко І. Україна між Сходом і Заходом. Нариси з 
історії культури до початку XVIII ст. Львів: Інститут Історії Цер-
кви Львівської Богословської Академії, 1996. 250 с. 

307. Шевчук В. Муза Роксоланська: українська література 
ХVІ-ХVІІІ століть: у 2-х кн. Київ: Либідь, 2005. Кн. 2: Розвинене 
бароко. Пізнє бароко. 729 с. 

308. Шиманский Г.И. Нравственное богословие. Киев: Об- 
щество любителей православной литературы. Изд-во имени свя-
тителя Льва, папы Римского, 2008. 680 с. 

309. Шимчук Э.Г. Концепт «радость» в русском языке (диа-
хронический аспект). Материалы II Международного конгресса 
исследователей русского языка «Русский язык: исторические 
судьбы и современность». Москва: Изд-во Московского ун-та, 
2004. URL: http://aos@philol.msu.ru (дата звернення 12.07.2017). 

310. Шляпкин И.А. История литературы Юго-Западной Руси. 
Санкт-Петербург, 1909. 107 с. 

311. Шмонин Д.В. Вторая схоластика (XVI – начало XVII в.): 
культурный контекст, метафизические основания, место в исто-
рии мысли: дисс… доктора фил. наук: 09.00.03. Санкт-Петербург, 
2003. 430 с. 

312. Шпідлік Т. Духовність християнського Сходу. Львів: Ви-
давництво ЛБА, 1999. 496 с. 

313. Шульц Д.М. Учение о нетварных энергиях и идея теозиса 
в западной средневековой философии. Философия и культура. 
2012. 4 (52). С. 89-95. 

314. Шуміло Світлана, Шуміло Віталій. Страсті Христові у 
творчості митрополита Дмитра Туптала. Шуміло С. Поетика цер-
ковної прози (ХІ-ХХ ст.): збірник статей з літературознавства. 
Чернігів: ВѢра и жизнь, 2014. С. 114-123. 

315. Шумило Сергій. Уявлення про Київ як «другий Єруса-
лим» в церковно-суспільній думці Русі-України. URL: http://www. 
religion.in.ua /main/history/22623-uyavlennya-pro-kiyiv-yak-drugij-
yerusalim-v-cerkovno-suspilnij-dumci-rusi-ukrayini-chastina-ii.html 
(дата звернення 10.04.2015). 

316. Энциклопедический словарь / под ред. проф. И.Е. Андре- 
евского. Санкт-Петербург: Ф.А. Брокгауз, И.А. Ефрон, 1890-1907. 
Т. 1а: Алтай-Арагвай, 1890. С. 481-950. 

317. Яковенко Н. Вибір імені versus вибір шляху (назви укра- 
їнської території між кінцем XVI – кінцем XVII ст.). Міжкультір-
ний діалог. Т. 1: Ідентичність. Київ: Дух і літера, 2009. С. 57-95. 



 

323 

318. Яковенко Н. Дзеркала ідентичності. Дослідження з історії 
уявлень та ідей в Україні XVI-XVIII ст. Київ: Laurus, 2012. 472 с. 

319. Яковенко Н.М. Нарис історії середньовічної та ранньомо-
дерної України. Київ: Критика, 2006. 584 с. 

320. Яковенко Н.М. Символ «Богохранимого града» у пам’ят-
ках київського кола (1620-1640-ві роки). Яковенко Н.М. Пара-
лельний світ. Дослідження з історії уявлень та ідей в Україні 
XVI-XVII ст. Київ: Критика, 2002. С. 296-330. 

321. Яковенко Н.М. У пошуках Нового неба: Життя і тексти 
Йоаникія Ґалятовського. Київ: Лаурус; Критика, 2017. 704 с. 

322. Яковенко Н.М. Чоловік добрий і чоловік злий: з історії 
ментальних установок в Україні-Русі кінця XVI – середини 
XVII ст. Mediaevalia Ukrainika: Ментальність та історія ідей. 
Київ: Критика, 1992. Том 1. С. 47-92. 

323. Яременко М. «Академіки» та Академія. Соціальна історія 
освіти й освіченості в Україні XVIII ст. Харків: Акта, 2014. 543 с. 

324. Яременко М. Для «честі дому», заради користі «отчизни» 
та «в прислугу государственную» (стимули до навчання дітей ко-
зацької старшини у XVIII ст.). Od Kijowa do Rzymu. Z dziejów 
stosunków Rzeczypospolitej ze Stolicą Apostolską i Ukrainą. W 35 
lecie pracy naukowej Teresie Chynczewskiej-Hennel, Uczniowie, 
Przyjaciele i Koledzy / Red. Mariusz R. Drozdowski, Wojciech 
Walczak, Katarzyna Wiszowata-Walczak. Białystok: IBNDKE, 2012. 
S. 369-388. 

325. Яременко М. Київське чернецтво XVIII ст. Київ: Видав-
ничий дім «Києво-Могилянська академія», 2007. 304 с. 

326. Яременко М. Перед викликами уніфікації та дисципліну-
вання: київська православна митрополія у XVIII столітті. Львів: 
Видавництво УКУ, 2017. 272 с. 

327. Angyal E. Świat słowiańskiego baroku / przeł. Jerzy Proko- 
piuk. Warszawa: PIW, 1972. 498 s. 

328. Augustyn W.T. Mlodzianowskiego poglady na materie. Ar-
chiwum histori i filozofii i mysli spolecznej. 1972. № 18. S. 269-278. 

329. Bargiel F. Metafizyka T. Mlodzianowskiego s.j. (1622-1686). 
Archiwum histori i filozofii i mysli spolecznej. 1985. № 31. S. 229-
258. 

330. Bargiel F. Tomasz Młodzianowski S.J. – wybitny przedstawi-
ciel filozofii suarezjańskiej w Polsce XVII wieku. Forum Philosophi-
cum: International Journal for Philosophy. 1996. №. 1. S. 265-277. 
  



 

324 

331. Bartolini Maria Grazia. The Discourse of Martyrdom in Late 
17th-century Ukraine. The «passion sufferers» Boris and Gleb in the 
Homilies of Antonii Radyvylovs'kyi and Lazar Baranovych. Zeit-
schrift für Slawistik. 2016. 61, 3. P. 499-527. 

332. Bradley, Denis J.M. Aquinas on the Twofold Human Good: 
Reason and Human Happiness in Aquinas's Moral Science. Washing-
ton: Catholic University of America Press, 1997. 610 p. 

333. Brendecke, Arndt, Vogt, Peter. The End of Fortuna and the 
Rise of Modernity. Berlin, & Boston: De Gruyter Oldenbourg, 2017. 
225 p. 

334. Brogi Bercoff, Giovanna. Rus, Ukraina, Ruthenia, Wielkie 
Ksiestvo Litewskie, Rzeczpospolita, Moskva, Rosja, Europa Srodko-
wo-Wschodnia: o wielowartwowosti i polifunkcjonalizmie kulturo-
wym. Contributi italiani al XIII congresso internationale degli slavis- 
ti / Ed. Alberto Albertietal. Pisa. 2003. P. 325-387. 

335. Brogi Bercoff, Giovanna. The Sermons of Antoniy Radyvy-
lovs’kyj: History, Culture, Mentality. Theatrum humanae vitae. Київ: 
Laurus, 2012. С. 414-424. 

336. Copy of Greek Into Latin from Antiquity until the Nineteenth 
Century / Edited by John Glucker and Charles Burnett. London, 2012. 
148 p. 

337. Czlowiek Baroku / Pod redakcja Rosaria Villariego. Warsza-
wa: VOLUMEN, 2001. 399 s. 

338. Drzymała, Kazimierz. Ks. Piotr Skarga (1536-1612). Kra-
ków: Wydawnictwo Apostolstwa Modlitwy,1984. 95 s. 

339. Dziuba A.F. Jan Azor teolog – moralista. Warszava: Wydaw-
nictwo Archidiecezji Warszawskiej, 1988. 346 s. 

340. Frakes, Jerold. The fate of fortune in the Early Middle Ages. 
The Boetian Tradition. Brill, Leinen, New York, 1988. 193 p. 

341. Frick, David. Meletij Smotryc´kyj. Harvard Ukrainian Rese-
arch Institute Publications. Cambridge, Mass., 1995. 424 p. 

342. Greniuk, Franciszek. Tomasz Mlodzianowskiy teolog mora-
lista. Lublin, 1974. 258 s. 

343. Greniuk, Franciszek. Tomasz Mlodzianowskiy teolog mo- 
ralista z XVIIwieku. Roczniki teologiczno – kanoniczne. 1970. 
Tom XVII, zeszut 3. S. 39-52. 

344. Hernas, Czeclaw. Barok. Warszawa: Państwowe Wydawnict-
wo Naukowe, 1976. 668 s. 

345. Illanes, Jose Luis, Saranyana, Josep Ignasi. Historia teologii. 
Kraków Wydawnictwo M, 1997. 558 s. 



 

325 

346. Kuczyńska M. Ruska homiletika XVII wieku w Rzeczypospo-
litej (ewolucja gatunku – specyfika funkcjonalna). Szczecin: Wydaw-
nictwo Naukowe Uniwersytetu Szczecinskiego, 2004. 326 s. 

347. Lamont, Corliss. The philosophy of humanism. New York: 
Humanist Press, 1997. 420 p. 

348. Lehmkuhl A. Moral Theology. Catholic Encyclopedia. New 
York: Robert Appleton Company, 1912. Vol. 14. URL: http://www. 
newadvent.org/cathen/14601a.htm (дата звернення – 15.03.2017). 

349. Lepage, John. The Revival of Antique Philosophy in the Re-
naissance. New York: Palgrave Macmillan, 2012. 280 р. 

350. Łużny R. Pisarze kręgu Akademii Kijowsko-Mohylańskiej a 
literatura polska. Z dziejów związków kulturalnych polsko-wschodnio-
słowiańskich w XVII-XVIII wieku. Kraków, 1966, S. 89-107. 

351. Mc Mahon, Darrin. A History of Happiness New York: Grove 
Press., 2006. 544 р. 

352. Melnyk, Marek. Problematyka antropologiczna w pismach 
Piotra Mohyly. Olsztyn: Wydawnictwo Uniwersytetu Warminsko-
Mazurskiego, 2005. 392 s. 

353. Misiurek, Jerzy. Historia i teologia polskiej duhowosci ka-
tolicksej. Lublin, 1994-2001. Т. І-ІІІ. 

354. Młodzianowski, Tomasz. Kazania i Homilie. Poznań, 1681. 
T. I.470 s. 

355. Młodzianowski, Tomasz. Kazania i Homilie. Poznań, 1681. 
T. IІ. 530 s. 

356. Młodzianowski, Tomasz. Kazania i Homilie. Poznań, 1681. 
T. IІІ. 535 s. 

357. Młodzianowski, Tomasz. KazaniaiHomilie. Poznań, 1681. 
T. IV. 534 s. 

358. Moran, Manuel і Andres-Gallego, Jose. Kaznodzeja. Czlowiek 
Baroku / Pod redakcja Rosaria Villariego. Warszawa : VOLUMEN, 
2001. S. 159-194. 

359. Nowak, Alicja. Argument «zmysłowy» w XVII-wiecznych 
prawosławnych kazaniach w Rzeczypospolitej. «Slavica Wratislavien-
sia». 2015. T. 11: Zmysły 2 CLXI. Wielkie tematy kultury w litera-
turach słowiańskich / Red. Małgorzata Filipek, Ilona Gwóźdź-Szew-
czenko, Joanna Kula, Anna Paszkiewicz, Jadwiga Skowron S. 125-
135. 

360. Obirek, Stanisław. Wizja Kościoła i państwa w kazaniach ks. 
Piotra Skargi S.J. Kraków: Wydawnictwo WAM, 1994. 224 s. 
  



 

326 

361. Olejnik, Stanislaw. Teologia Moralna fundamentalna. Wloc-
law: Wrocławskie Wydawnictwo Diecezjalne, 1998. 341 s. 

362. Panuś K. Piotr Skarga. Kraków: Wydawnictwo WAM 2012. 
108 s. 

363. Panus K. Zarys histori i kaznodziejstwa w koście lekatolic-
kim. Kraków, 1999. Cz. I.; Kraków, 2001. Cz. II. 

364. Returning to a Morality of Happiness. URL: http:// 
unamsanctamcatholicam.com/social-teaching/moral-issues/93-social-
teaching/moral-issues/485-morality-of-happiness-vs-morality-of-obli 
gation.html (дата звернення 23.01.2017). 

365. Rissanen, Matti. In search of happiness felicitas and beatitudo 
in early English Boetius translations. Studia Anglica Posnaniensia. 
1997. XXXI. P. 237-248. URL: http://wa.amu.edu.pl/sap/files/31/ 
16rissanen.pdf (дата звернення 05.02.2017). 

366. Secada, Jorge. Suarez, Francisco (I548-1617). URL: 
http://www.stanselminstitute.org/files/Suarez.pdf (дата звернення 
12.01.2017). 

367. Seneca Lucius Annaeus. Ad Aebutium Liberalem De Benefi-
ciis. URL: http://www.thelatinlibrary.com/sen/ben2.shtml (дата звер-
нення 22.10.2016). 

368. Seneca Lucius Annaeus. Ad Novatum De Ira URL: 
http://www.thelatinlibrary.com/sen/sen.ira1.shtml (дата звернення 
20.10.2016). 

369. Seneca Lucius Annaeus. Epistulae morales ad Lucilium 
URL: http://www.thelatinlibrary.com/sen.html (дата звернення 
26.10.2016). 

370. Seneca Lucius Annaeus. Quaestiones Naturales. URL: http:// 
www.thelatinlibrary.com/sen.html (дата звернення 24.10.2016). 

371 Skarga Piotr. Kazania na niedziele y svieta calego roku. Wil-
no, 1793. Т. І. 279 s. 

372. Skarga Piotr. Kazania na niedziele y svieta calego roku. Wil-
no, 1793. Т. ІI. 344 s. 

373. Skarga, Piotr. Kazania na niedziele y svieta calego roku. Wil-
no, 1793. Т. ІІI. 340 s. 

374. Skarga, Piotr. Kazania na niedziele y svieta calego roku. Wil-
no, 1793. Т. ІV. 303 s. 

375. Skarga, Piotr. Kazania na niedziele y svieta calego roku. Wil-
no, 1793. Т. V. 292 s. 

376. Skarga, Piotr. Kazania na niedziele y svieta calego roku. Wil-
no, 1793. Т. VI. 351 s. 



 

327 

377. Suárez, Francisco. De ultimo fine hominis. URL: http://www. 
sydneypenner.ca/su/tract1disp4sec1.pdf (дата звернення 15.01.2017). 

378. Taylor, Larissa. Preachers and People in the Reformations and 
Early Modern Europe. Brill, 2001. 275 p. 

379. Trinkaus, Charles. Renaissance idea of the dignity of man. 
Dictionary of the History of Ideas. Р. 142-144. URL: http://xtf. 
lib.virginia.edu/xtf/view?docId=DicHist/uvaGenText/tei/DicHist4.xml
;chunk.id=dv4-20 (дата звернення 18.02.2017). 

380. Witkowski T. From «A Forest of Things» to «A Garden of 
ManyFlowers»: Simeon Polockĳ’s Polish affiliations.Russian Litera-
ture. 1990. Vol. 28. № 1. P. 145-154. 

 
 
 

 
  



 

328 

 

Наукове видання 
 

Співак Володимир Васильович 
 

ФІЛОСОФСЬКІ ПОГЛЯДИ 
АНТОНІЯ РАДИВИЛОВСЬКОГО 

в контексті української духовної культури 
ХVII століття 

 

Монографія 
 
 
Відповідальний редактор: Віталій Шуміло 
Технічний редактор:   Олександр Гладченко 
Літературний редактор:  Яна Олексенко, Вадим Юрченко, Світлана Шуміло 
Комп’ютерна верстка:  Олександр Гладченко, Віталій Шуміло 
Коректура:     Віталій Шуміло 
Обкладинка:     Марія Лобас 
 
 

Набір компьютерний. 
Підписано до друку 03.01.2018 р. 

Формат 60х84/16. Папір офсетний № 1. Друк цифровий. 
Умовн. друк. арк. 18,05. 

Наклад 300 прим. 
 

Редагування тексту та макетування здійснено на базі 
Науково-дослідного центру вивчення історії релігії та Церкви 

імені архиєпископа Лазаря Барановича Національного університету 
«Чернігівський колегіум» ім. Т.Г. Шевченка, видавнича група 

 

«SCRIPTORIUM» 
 

Тел.: 097-7523316, 099-9410950  
E-mail: veraizhizn@gmail.com 

 
 

Видавничий центр приймає замовлення на виготовлення друкованої продукції: 
монографій, авторефератів, методичних посібників, 

збірників наукових конференцій, книг, брошур, журналів та ін.   

 
 

 
 
 
 
 

Видавець Ромашов Д.А. 
Свідоцтво про внесення до державного реєстру суб’єкта видавничої діяльності 

Серія ДК № 6356 від 16.08.2018 р. 
м. Чернігів, вул. Бєлова, 21/1/5 

 
Виготовлено ФОП «Ромашов Д.А.» 

м. Чернігів, вул. Бєлова, 21/1/5 




